# روششناسي قرآني سرّ الإِسراء

## در استنباط آموزههای عرفانی و اخلاقی مأثور\*

🗆 مصطفی همدانی 🗀

قرآن کریم در جایگاه رهبر تفکر اسلامی، مهمترین منبع در استخراج آموزه های اسلامي از جمله تعاليم عرفاني و اخلاقي است؛ اما متأسفانه در كاربستهاي نظریات عرفانی و اخلاقی کمتر حضور دارد و در بسیاری از تفاسیر معنوی موجود از قرآن کریم نیز تفسیرهایی غیر روشمند و در نتیجه نادرست ارائه شده

این نوشتار از نوع توصیفی ـ تحلیلی است که با تلفیقی از روشهای تحلیل مستندشناختی، تحلیل محتوا و روش کتابخانهای، روشها و رهاوردهای کتاب «سرّ الإسراء» تأليف استاد عرفان و اخلاق معاصر، آيةالله سعادت برور را به عنوان یک متن عرفانی و اخلاقی روشمند مطالعه کرده است. هدف این تحقیق، کشف روشهای مؤلف در تفسیر آموزههای عرفانی و اخلاقی مأثور با محوریت قرآن کریم است.





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۷/۲۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۴/۳۱.

دانش آموختهٔ حوزهٔ علمیهٔ قم (ma13577ma@gmail.cm).

یافته های پژوههٔ فرارو عبارتاند از: لزوم فحص گسترده از کل قرآن برای استخراج هر آموزهٔ عرفانی و اخلاقی و بیان مبانی این فحص، کارکرد قرآن کریم در اعتبار سنجی سند روایات عرفانی و اخلاقی، راهبردسازی قرآن کریم در تفسیر روایات عرفانی و اخلاقی دارای اختلاف و نیز لزوم استفاده از قواعد ادبی و قوانین علم اصول استنباط در استنباط آموزه های عرفانی و اخلاقی.

**واژگان کلیدی:** قرآن کریم، عرفان مأثور، اخلاق مأثور، روش استنباط، سعادت پرور، سرّ الإسراء.

#### مقدمه

معرفت خداي متعال، غرض خلقت انسان (ر.ک: ذاریات/ ۵۶؛ صدوق، ۱۳۸۵: ۹/۱) و فقه اكبر است (جوادي آملي، ١٣٨٨: ٢٤)، همان طور كه اخلاق نيز هدف راهبردي بعثت (طبرسی، ۱۴۱۲: ۸؛ ورّام بن ابی فراس حلّی، ۱۴۱۰: ۸۹۸۱؛ مالک بن انس، بیتا: ۲۵۶/۴؛ حاکم نیشابوری، ۱۴۲۹: ۴۶۵/۲؛ ابن حنبل، ۱۴۳۰: ۵۱۲/۲؛ بیهقی، ۱۴۳۲: ۲۵۲/۱۵) و فقه اوسط یعنی برتر از فقه متعارف (دانش مشتمل بر احکام ظاهری از طهارت تا دیات) و در رتبهٔ بعد از عرفان (معرفت الله) است (جوادی آملی، ۱۳۸۸: ۲۶). از طرف دیگر، قرآن کریم در کنار سنت، عقل و اجماع یکی از منابع معتبر در استنباط آموزههای اسلامی (از جمله عرفانی و اخلاقی) است (طوسی، ۱۴۱۷: ۹/۱-۹/۱؛ قمی، ۱۳۷۸: ۹)، بلکه بر اساس نگرشی در بین شیعه و برخی از اهل سنت، آموزه های روایی نیز ریشه در قرآن کریم دارند (كليني، ١٤٠٧: ٥٩/١)؛ زركشي، ١٤١٠: ٢٥٤/٢)، بلكه اعتبار روايات نيز از طريق عرض بر قرآن کریم سنجیده می شود (برقی، ۱۳۷۱: ۲۲۶/۱؛ طوسی، ۱۴۰۷: ۲۷۲/۷؛ طبرانی، بیتا: ٩٧/٢). همچنین از نظر سند نیز آیات قرآن کریم به دلیل تواتر در نقل صدور آن کتاب شریف، بی تردید صدور معتبر دارند (علامه حلی، ۱۴۲۵: ۳۳۲/۱ قمی، ۱۳۷۸: ۴۰۳؛ مظفر، بی تا: ۵۱/۲). بنابراین قرآن کریم دارای موقعیتی کاملاً ممتاز در بین منابع استنباطی و در نتیجه در بین منابع اخلاق مأثور (کتاب و سنت) است و رهبری تفکر دینی در استنباط هر نوع آموزهٔ دینی از جمله تعالیم «عرفان و اخلاق مأثور» را بر عهده دارد.

متأسفانه در طول سالهای متمادی، ژرفاندیشی در استنباط آموزه های اسلامی از قرآن کریم رو به ضعف نهاده و بیشترین اعتنا مصروف روایات شده است. برونداد این فرایند نامطلوب، علاوه بر افول کارکردهای قرآن کریم در استنباط آموزه های اسلامی،



كمرونقى در توسعهٔ علمي قواعد و قوانين تفسير قرآن كريم و نقش بيبديل آن در توليد آموزههای دینی و نیز نقد و تفسیر و جهت دادن به روایات اسلامی است. این قصور و تقصير به حوزهٔ معارف الهي و اخلاق اسلامي هم نفوذ كرد تا اينكه در روزگار ما، تفسير قرآن توسط مفسر بزرگوار علامه طباطبايي احيا شد و شاگردان ايشان هم در اين راستا هر یک به تلاشی درخور دست زدند.

استاد عرفان و اخلاق در عصر حاضر، آیةالله شیخ علی یهلوانی تهرانی معروف به سعادت يرور (١٣٠٥-١٣٨٣ ش.) از شاگردان برجستهٔ علامه طباطبايي است كه توفيق یافت خود را تا اندازهٔ زیادی به متن کتاب و سنت نزدیک تر کند و عرفان و اخلاق «ناب» را در تحلیل بی واسطهٔ گزاره های قرآن و حدیث به دست آورد. ایشان در طول مدت سي سال شاگردي مرحوم علامه، بسياري از معارف الهي قرآن و حديث را در جلسات و پرسش و پاسخهای خصوصی از آن مرد بزرگ آموخت و این اندوختهها را با تلاش فکری و قلبی خود درآمیخت و نتایج آن را در دهها جلد کتاب در باب معارف كوناكون آيات، روايات، ادعيه و سيرهٔ معصومان التكلي عرضه كرد. از جملهٔ مهم ترين این آثار، کتاب نور هدایت در شش مجلد در شرح دعاهای اقبال الاعمال، و نیز فروغ شهادت در بیان اسرار معنوی مقتل حضرت سیدالشهدا البیلا با تأکید بر کامل الزیارات، و سرّ الاسراء در شرح حدیث معراج بر اساس آیات و روایات است. رهبر معظم انقلاب در ییامی دربارهٔ ایشان چنین فرموده است:

آن مرحوم عمر طیب و طاهر خود را در راه ترویج معرف توحیدی و تربیت شاگردان سیری کردند (۱۳۸۳/۹/۷).

سر الإسراء تأليف ماندگار آيةالله سعادت يرور در حوزهٔ عرفان و اخلاق مأثور است که با فشردگی فراوان عرضه شده است. این تألیف گرانسنگ به شرح قرآنی \_ روایی «حدیث معراج» با رهیافتی فقیهانه در بازتولید تفقه عرفانی و اخلاقی بر اساس مبانی منطقى استنباط، همت كماشته و در اين راستا آيات قرآن كريم را به عنوان منبع اوليه به دقت بررسی کرده است. سرّ الاسراء علاوه بر آنکه محصول شاگردی نگارندهاش از

۱. فقه در اینجا به معنای فهم روشمند کتاب و سنت است.

194

محضر علامه است، در طول پانزده سال توسط مؤلف برای شاگردان خود شرح شده و در این مدت نیز با افزودنی های بسیار و اصلاحات متعدد تکمیل شده است (سعادت پرور، ۱۳۸۵: ۴۹۲/۴). این کتاب در دو جلد به زبان عربی نوشته شده و با موافقت مؤلف توسط یکی از شاگردان مبرز ایشان (دکتر وزیری فرد) به زبان فارسی روان در چهار جلد ترجمه و بارها تجدید چاپ شده است.

نوشتار فرارو به تحلیل روشهای مؤلف سرّ الاسراء در مسیر احیای جایگاه قرآن کریم و تفسیر قرآن در حوزهٔ عرفان و اخلاق اسلامی می پردازد. ضرورت نگارش این مقاله بر اساس چند محور شکل گرفته است: عطش جامعهٔ بشری به ویژه ایران معاصر نسبت به یادگیری و عمل به معارف الهی و اخلاقی، لزوم پاسخ گویی روشمند و متین به این نیاز فطری با تولید عرفان و اخلاق اسلامی بر اساس متن آموزههای اسلامی، موقعیت بی بدیل قرآن کریم در بین منابع اسلامی در بیان معارف الهی و اخلاقی و بالاخره ارزش مهم سرّ الاسراء از نظر روشمندی در استنباط و نیز جایگاه آن در محافل عرفانی، اخلاقی و تربیتی. پرسش اصلی این تحقیق چنین است: روشهای استنباطی آیةالله سعادت پرور در تفسیر آیات و روایات عرفانی و اخلاقی چیست؟

#### ۱. مبانی روشی تحقیق

این مبانی در چند محور تبیین میشوند:

#### ١-١. نوع تحقيق

این تحقیق از نوع توصیفی ـ تحلیلی است که «علاوه بر تصویر آنچه هست، به دلایل چگونه بودن و چرایی وضعیت مسئله و ابعاد آن می پردازد؛ جزئیات مسئلهٔ تحقیق را با کلیاتی که در مباحث نظری تحقیق به عنوان چارچوب استدلال خود تدوین می کند، ربط می دهد و نتیجه گیری می کند» (حافظنیا، ۱۳۸۶: ۵۹-۲۱).

#### ۱-۲. روش تحقیق

این تحقیق به روش تلفیقی (کتابخانهای، تحلیل محتوا، تحلیل مستندشناختی) انجام گرفته است.

#### ۱-۲-۱. روش کتابخانهای

روش کتابخانهای روشی است که از آغاز تا انتها بر مطالعهٔ کتب و اسناد و نرمافزارهای حاوی متون علمی مبتنی است و با ابزارهایی مانند فیش و جدول و فرم و ... به کمک استدلال عقلی به بررسی متون برای دست یافتن به پاسخ سؤال می پردازد (همان: .(177\_184

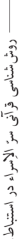
#### $^{1}$ دـ۲ـ۲. تحلیل محتوای کمّی $^{1}$

تحلیل محتوای کمّی که در این تحقیق از آن استفاده می شود، آزمون نظاممند و تکراریذیر نمادهای ارتباطی است که طی آن، ارزشهای عددی بر اساس قوانین معتبر اندازه گیری، به متن نسبت داده می شود و سیس با استفاده از روشهای آماری، روابط بین آن ارزشها تحلیل می شود. این عمل به منظور توصیف محتوای ارتباطات، استخراج نتیجه دربارهٔ معنای آن یا پی بردن به بافت و زمینهٔ ارتباط، هم در مرحلهٔ تولید و هم در مرحلهٔ مصرف صورت می گیرد (رایف و همکاران، ۱۳۸۱: ۲۵). نمادهای ارتباطی می توانند یک گفتار شفاهی باشند یا متنی مکتوب یا... که در آن به شمارش اجزای پیام بر اساس تجزیه به مقولات (رده ها یا طبقات) پرداخته می شود (رفیعپور، ۱۳۸۲: .(117

#### 1-۲-۳. تحلیل مستندشناختی

مستندنویسی در روش عالمان پیشین عبارت است از بیان مبانی فقهی فتاوای یک عالم در متنی مهم و مورد اعتنای جوامع علمی، به گونهای که همهٔ تـوان خـود را در راسـتای استخراج فرایندهایی که مؤلف برای رسیدن به آن فتاوا طی نموده، به کار می گرفتند. كتاب مستمسك العروة الوثقى تأليف آيةالله سيدمحسن حكيم و نيز كتاب المستناء تأليف آيةالله موسوى خويي و كتاب مستند تحرير الوسيله تأليف سيدمصطفى خميني با این رویکرد ارزیابی میشوند. نویسنده با الهام از این منابع، این روش را «تحلیل مستندشناختی » یا «تحلیل مستمسکشناختی » می نامد.

1. Content quantitative analysis.



#### ۱-۳. روش تجزیه و تحلیل

در این تحقیق، جز در تحلیل محتوا که ارائهٔ اولیهٔ نتایج به صورت کمّی و درصدی است، تجزیه و تحلیل به صورت کیفی انجام گرفته که عبارت است از کمک گرفتن از عقل و منطق جهت غور در مدارک علمی و انجام تحلیلها و تعمیمهای لازم برای دست یافتن به پاسخ سؤال (حافظنیا، ۱۳۸۶: ۲۳۲–۲۳۳). در بین روشهای کیفی، روش خاص در بخشی از این تحلیل کیفی، تجزیه و تحلیل تطبیقی یعنی «بررسی به منظور دریافت وجود شباهت یا اختلاف بین دو پدیده» (اعرابی، ۱۳۸۲: ۱۰–۱۱) است که از روشهای تجزیه و تحلیل اطلاعات محسوب می شود (همان: ۲۴) اما در سایر موارد، تحلیل کیفی بر اساس روشهای استنباط و اجتهاد و تفسیر متون مأثور است.

#### ۲. يافتههاي تحقيق

روشهای استنباط آموزههای عرفانی و اخلاقی مأثور سر *الاسراء* با تأکید بر منبع بودن قرآن کریم به این شرح است:

۲-۱. اهمیت اصل «فحص قرآنی» در تفسیر آیات عرفانی و اخلاقی مباحث این بخش از یافته ها در پنج زیربخش به شرح زیر ارائه می شود:

#### ۱-۱-۲. جایگاه فحص در استنباط از قرآن

اصل فحص از لوازم ضروری در استنباط روشمند است. توضیح اینکه استنباط از هر گزارهٔ مأثور (قرآنی یا روایی) تنها با اتمام سه جهت دارای حجیت است: اثبات صدور، جهت صدور، دلالت (موسوی خویی، ۱۳۵۲: ۱۳۸۲). اثبات دلالت که همان استظهار معنا و مدلول روایات است، بدون فحص به دست نمی آید؛ زیرا از طرفی به مقتضای قوانین عرفی محاوره که: «بسا گفتاری که تفسیر آن در دیگر کلمات گوینده است»، عمومات و اطلاقات آموزههای قرآنی و روایی در معرض تخصیص و تقیید هستند (آخوند خراسانی، ۱۴۷۰: ۲۶۰؛ موسوی خویی، ۱۴۱۷: ۲۵۰/۵؛ رجبی، ۱۳۹۳: ۷۸) و مفسران نیز با

1. Comparative analysis.



الهام از همین راهبرد معتقدند که قرآن کریم خود نخستین و مهمترین منبع در تفسیر است؛ به این معنا که آیات قرآن مفسر یک دیگر هستند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۶/۱؛ بابایی و دیگران، ۱۳۹۲: ۲۶۳: رجبی، ۱۳۹۳: ۱۴۰). مهمتر اینکه این نگرش خاص در مورد آیات قرآنی یعنی تفسیر آیات قرآن به کمک دیگر آیات، مورد تصریح روایات معصومان پایکایی است (ر.ک: نهج البلاغه، ۱۴۱۴: ۱۲۷\). بنابراین اعتبار هر گونه استفاده از قرآن کریم از جمله استنباط آموزههای عرفانی و اخلاقی، مشروط به فحص لازم در کل قرآن کریم جهت یافتن قرائن تفسیری چون مخصصها و مقیدها و آیات شارحه و... است.

#### ۲-۱-۲. میزان فحص در استنباط قرآنی

یس از تبیین نظری اهمیت و جایگاه فحص قرآنی، پرسش این است که میزان این جستجو تا چه اندازه است؟ این مسئله در کتابهای تفسیر و روش تفسیری چندان مورد توجه قرار نگرفته است؛ اما اصولیان اندازهٔ فحص را بحث کردهاند و تحقیق آنان دربارهٔ میزان فحص در مسئلهٔ مورد یژوهش در این مقاله نیز قابل اقتباس است. از نظر ایشان، میزان کافی در فحص عبارت است از اندازهای از جستجو در قرآن و حدیث (در تحقیق حاضر، در حوزهٔ قرآن کریم) که در اثر آن، علم اطمینانی به عدم مخصص یا مقید یا هر نوع قرینه حاصل شود (موسوی خوبی، ۱۴۱۷: ۲۷۱/۵؛ همو، ۱۳۵۲: ۴۸۹/۱).

#### ۲-۱-۲. روش ارزيابي ميزان فحص *سرّ الإسراء* در قرآن كريم

سؤال ديگر اين است كه از كجا مي توان ميزان فحص مؤلف سرّ الاسراء را ارزيابي نمود؟ در ياسخ بايد گفت: اولاً ايشان در ذيل هر بحث از مباحث اخلاقي سرّ الاسراء به طرح آیات مرتبط با آن موضوع و شرح آنها پرداخته است. ثانیاً اگر بخواهیم چشمانداز کلی کتاب را در این زمینه مطالعه کنیم، مناسبترین روش، توصیف فراوانی ميزان استشهاد سر الاسراء به آيات قرآني و مقايسه آن با ميزان استشهاد قرآني ديگر يژوهشگران برجستهٔ عرفان و اخلاق اسلامي در آثارشان است. اين فراواني به كمك روش «تحلیل محتوای کمّی» که در روش تحقیق معرفی شد، انجام می گیرد و متونی

١. كتاب الله تبصرون به وتنطقون به وتسمعون به وينطق بعضه ببعض ويشهد بعضه على بعض.

(191)

که میزان فحص سرّ الاسراء در مقایسه با آنها تحلیل می شود، یک کتاب پیشین و یک اثر معاصر است. کتاب پیشین، جامع السعادات تألیف علامه محمدمهدی نراقی، فقیه اخلاقی و فیلسوف عارف عصر قاجار است که برگرفته از دریای قرآن و عترت است؛ کتابی بس ارجمند که از نظر بزرگانی چون علامه طباطبایی، بهترین کتاب در اخلاق اسلامی در متوسطات است (حسینی طهرانی، ۱۴۱۷: ۸۶). اثر معاصر، اخلاق در قرآن، محصول جلسات درسی استاد اخلاق و مفسر قرآن، آیةالله مصباح یزدی است. این کتاب، اخلاق اسلامی را با تفسیر درونقرآنی از آیات قرآن و بدون استفاده از منابع دیگر عرضه کرده و سه جلد تفسیر گرانبها را که می تواند «آیات الاخلاق» نام گیرد دارائه نموده است.

مقایسهٔ این آثار با کمک تحلیل درصدی و جدول و نمودار فراوانی انجام گرفته است که ساده ترین روش در آمار توصیفی است (دِ واس، ۱۳۸۹: ۱۳۷؛ دلاور، ۱۳۸۶: ۲۹۲). شرح و تجزیه و تحلیل نتایج کمّی نیز به کمک روش تحلیل تطبیقی که در روش تحقیق معرفی شد انجام گرفته است تا وجوه افتراق و شباهت این سه متن در بسامد استفاده از آیات قرآن کریم در استنباطهای ایشان روشن شود.

در این مقایسه و تحلیل، تعداد آیات قرآنی ۶۲۰۰ آیه محسوب شدهاند؛ زیرا آنان که آیات قرآن کریم را شمارش کردهاند اتفاق نظر دارند که قرآن کریم شش هزار و دویست و اندی آیه دارد و تنها قسمت مبهم این عدد (اندی)، مورد اختلاف است (طوسی، بیتا: ۴۳۸/۱۰؛ زرقانی، بیتا: ۳۳۶/۱). به همین جهت، همین مقدار یقینی ۶۲۰۰ آیه، مبنای مقایسه در این تحقیق قرار گرفته است.

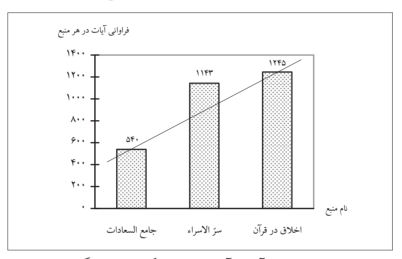
#### ۲-۱-۲. ميزان فحص سرّ الاسراء در قرآن كريم

نتایج تحلیل محتوای سه کتاب یادشده در جدول و نمودار زیر ارائه شده است:

۱. این سه کتاب دارای حجمی تقریباً یکسان و دارای صبغهٔ مأثور هستند و هر سه توسط اخلاق پژوهانی از اساطین حوزه های علم و معنویت نگاشته شده اند. همچنین دو کتاب سرّ الاسراء و اخلاق در قرآن با تقدم زمانی کتاب سرّ الاسراء مربوط به زمان معاصرند؛ زیرا اخلاق در قرآن در سال ۱۳۸۴ منتشر شده است گرچه تدریس آن مربوط به سالهای دههٔ شصت است، اما سرّ الاسراء در سال ۱۳۷۴ منتشر شده است که البته این تألیف هم در همان دهه تدریس شده است.

| درصد از کل قرآن | فراواني | نام منبع      |
|-----------------|---------|---------------|
| ۲۰/۰۸           | 1740    | اخلاق در قرآن |
| 11/44           | 1184    | سرّ الاسراء   |
| ۸/٧             | ۵۴۰     | جامع السعادات |

جدول فراوانی آیات قرآن کریم در هریک از منابع سه گانه



نمودار فراوانی آیات قرآن کریم در هر یک از منابع سه گانه

همان طور که جدول و نمودار نشان میدهند، استفاده از آیات قرآن کریم در استنباطهای اخلاقی در دو کتاب معاصرِ اخلاق در قرآن و سرّ الإسراء با یک شیب تند تصاعدی، رشد بسیار زیادی نسبت به کتاب جامع السعادات داشته است. بر این اساس، بهره گیری از آیات در اخلاق در قرآن و سرّ الاسراء تقریباً یکسان و حدود دو برابر بیش از جامع السعادات است. بنابراین می توان چشمانداز فحص در سرّ الاسراء را خوب و مطلوب ارزیابی نمود و امید داشت که ایشان آیات قرآنی را به خوبی بررسی کرده است.

#### ٨-١-٢. يايايي تحليل محتوا

پایایی ٔ یا همان قابلیت اعتماد این تحلیل کمّی، از طریق آزمون \_ آزمون مجدد که

- 1. Reliability.
- 2. Test-retest method.

یکی از روشهای بررسی پایایی است (دِ واس، ۱۳۸۹: ۶۲) انجام می گیرد و ضریب پایایی به کمک فرمول پای اسکات (pi) (رایف و همکاران، ۱۳۸۱: ۱۵۰–۱۵۱) و پس از بررسی مجدد ده درصد از مورد تحقیق توسط کدگذار دوم محاسبه شده است. نمونهٔ مورد نیاز برای انجام کدگذاری دوم، از طریق نمونه گیری تصادفی انتخاب شده است. برای انتخاب افراد نمونهٔ احتمالی ساده از جامعه نیز از روش منظم یا سیستماتیک استفاده می شود. \*

بر اساس محاسبهٔ مذکور، ضریب پایایی در تحلیل محتوای دو کتاب سر الاسراء و اخلاق در قرآن عبارت است از ۹/۹ و ضریب پایایی در تحلیل محتوای کتاب جامع السعادات عبارت است از ۱، و از آنجا که شاخص در ارزش ضریب پایایی آن است که از ۷/۰+ کمتر نباشد، در غیر این صورت برای تفسیر دستاوردهای خود و تکرار تحقیق با مشکل روبهرو خواهند بود (همان: ۱۵۱) و از آنجا که نتیجهٔ محاسبهٔ فوق در تحلیل محتوای هر سه منبع، بالاتر از این میزان است، این تحقیق در هر سه زمینه یایاست.

۲-۲. نقش راهبردهای قرآنی در بررسی سندی روایات عرفانی و اخلاقی مباحث این بخش از یافته ها در دو زیربخش به شرح زیر ارائه می شود:

#### ۲-۲-۱. جایگاه عرض بر قرآن در اعتبارسنجی سند روایات

اصولیان پیشین، اعتبار خبر واحد را منوط به وجود قرائن قطعیه بر صحت آن می دانستند (شیخ بهایی، ۱۴۱۴: ۲۶؛ مجلسی، ۱۴۰۶: ۲۱۶/۷). آنان در زمینهٔ قرائن صحت (حجیت سند یا متن) شاخصهایی ارائه کردهاند که چهار شاخص اول بر محور موافقت خبر با دلیل

⟨iv.>

<sup>1.</sup> Random sampling.

۲. علت انتخاب این روش آن است که یکی از مطمئن ترین روشهای نمونه گیری است (ببی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۸)
۲۹۹۸) که در آن، همهٔ اعضای تعریف شده جهت انتخاب شدن شانس برابر دارند (دلاور، ۱۳۸۶: ۱۱۴) و نتایج این نمونهها قابلیت تعمیم به کل جامعهٔ مورد نظر را دارد (حافظ نیا، ۱۳۸۶: ۱۳۳).

<sup>3.</sup> Systematic sampling.

۴. این روش باعث می شود که افراد نمونه، به طور یکنواخت در سراسر جامعه پراکنده باشند (همان: ۱۲۸-۱۲۳).

قطعی است که عبارت اند از: موافقت با دلیل عقل، مطابقت با نص دلیل خاص یا عموم یا فحوای کتاب، موافقت با سنت قطعیه، موافقت با اجماع (طوسی، ۱۴۱۷: ۱۴۳/۱). در این میان، عرض بر قرآن کریم به عنوان نوعی تحلیل بینامتنی، مبتنی بر یکی از مبانی اصیل در تعیین صحت صدور روایات و حجیت آنهاست که ریشه در توصیههای روایی شیعه (همو، ۱۴۰۷: ۲۷۲/۷) و اهل سنت (طبرانی، بیتا: ۹۷/۲؛ دارقطنی، ۲۳۷۲:۵ :۱۴۲۴ دارد.

این الگو، مورد تأکید اصولیان شیعه نیز میباشد و بر همین اساس، شیخ طوسی می فرماید که اگر خبر واحد، موافق نص دلیل خاص یا عموم یا فحوای کتاب باشد، معتبر است (۱۴۱۷: ۱۴۲۷) و محقق حلى صريحاً به وجوب عرضهٔ هر خبر بر كتاب خدا معتقد است تا میزان انطباق آن با کتاب الهی روشن شود (محقق حلی، ۱۴۰۳: ۱۵۲)، بلکه علامه طباطبایی بر این باور است که حجیت شرعی خبر واحد مخصوص فقه است و روایات واحد که مشتمل بر احکام فقهی نباشند، حجیت عقلایی هم ندارند، مگر قرائن قطعی بر صحت متن آنها باشد که از این قرائن، موافقت متن آنها با ظواهر آیات قرآنی است و بررسی سندی در این روایات، تنها در صورت تجمیع قرائن لازم برای یقین به صدور اعتبار دارد (۱۴۱۷: ۲۱۱/۹: ۲۱۱/۹). به اعتقاد ایشان، اگر روایتی با قرآن موافق باشد نیازی به بحث سندشناختی ندارد (همان: ۲۹۹/۲). برخی اصولیان اهل سنت نیز بر عرض روایت بر قرآن تأكيد دارند (سرخسي، بيتا: ٣٤٥/١؛ شاشي، بيتا: ٢٨٠/١؛ شاطبي، ١٤١٧: ٣٣٢/٤).

#### ۲-۲-۲. روش *سرّ الاسراء* در اعتبارسنجی سند روایات با عرض بر قرآن

مؤلف سرّ الاسراء نيز در اين راستا، متن حديث معراج را با قرآن كريم تطبيق داده و آن را مورد تأیید آیات قرآنی دانسته است (سعادت پرور، ۱۳۸۵: ۲۰/۱۰). همچنین در جای جای کتاب نیز از آیات قرآنی در تأیید روایات و بررسی آنها استفاده کرده است (برای نمونه ر.ک: همان: ۱/۱۶، ۱۴۸، ۱۶۲، ۲۴۴ و ۴۱۰؛ ۸۲/۲، ۱۰۴، ۱۸۲، و ۱۸۲).

روى عن النبي عَلِيلَا وعن الأئمة المتلاع أنهم قالوا: «إذا جاءكم منا حديث فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق كتاب الله فخذوه وما خالفه فاطرحوه أو ردّوه علينا».

٢. عن عليّ بن أبي طالب قال: قال رسول الله والله والل حديثهم على القرآن، فما وافق القرآن فخذوا به، وما لم يوافق القرآن فلا تأخذوا به».

#### ۲-۳. کارکرد قواعد ادبی در تفسیر آیات عرفانی و اخلاقی

#### ۲ــــــــــ جایگاه علوم ادبی در استنباط از قرآن

استفاده از قواعد علوم ادبى از ضروريات كشف معانى قرآن و حديث است (طوسى، ۱۴۱۷: ۲۲۸/۲؛ آخوند خراسانی، ۱۴۰۹: ۴۶۸). ایس علوم عبارتاند از: آگاهی از معانی حقیقی لغات و تشخیص آنها از معنای مجازی، مفهوم صرفی صیغهها و نحو و معانی (طوسی، ۱۴۱۷: ۲/۸۲۲؛ همچنـین ر.ک: بابـایی و دیگــران، ۱۳۹۲: ۸۱، ۱۰۵ و ۲۳۵؛ رجبــی، ۱۳۹۳:

#### ۲-۳-۲. کاربرد قواعد ادبی در استنباط قرآنی از منظر سرّ الاسراء

سرّ الاسراء با استفاده از قواعد ادبي توانسته است به معاني دقيق عرفاني در آيات قرآن دست یابد که در اینجا به یک نمونه از این استنباطها اشاره می شود. یکی از معانی بسيار متعالى، مسئلة «فناى في الله» است. مؤلف سرّ الاسراء معتقد است كه يكي از ادلهٔ تفسير «فناي في الله» در عرف عرفان، دلالت تفسيري «هالِك» و «فان» در آيهٔ ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَمًا آخَرَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَكُلُّ شَيْءٍ هَالكَّ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكُثُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ و نيز آيات ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ است.

قبل از ارائهٔ نظر ایشان و استخراج مبنای آن، نظر مفسران را دربارهٔ این دو مفهوم موجود در آیات مذکور بررسی می کنیم. در تفسیر «هالك» سه نظر وجود دارد: خداوند هر چیز غیر خود را معدوم خواهد کرد؛ خداوند هر چیز غیر خود را با مرگ یا كهنگى و تفرق اجزا از انتفاع خارج خواهد ساخت؛ يا اينكه اشيا به اين علت كه حادثاند در ذات خود قابل نابودی هستند (فخرالدین رازی، ۱۴۲۰: ۲۰/۲۵\_۲۱). مفسران قرآن معمولاً «هالك» را به معناي فناي اشيا در سرانجام مادي جهان و آغاز معاد انگاشتهاند (طبرسی، ۱۳۷۲: ۴۲۱/۷؛ ابوالفتوح رازی، ۱۴۰۸: ۱۸۰/۱۵؛ ابن کثیر دمشقی، ۱۴۱۹: ٢٣٥/٤). در مورد «فان» نيز به همين منوال اظهارنظر كردهاند جز اينكه علامه طباطبايي معتقد است که «فان» به قرینهٔ سیاق، ظهور در استقبال دارد (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۲۱/۱۹). مؤلف سر الاسراء آرای مذکور را به صراحت نادرست انگاشته و راه دیگری در

پیش گرفته است. ایشان بر اساس قواعد ادبی و نیز دلالت دیگر آیات، معنایی جدید به



(VY

نام «فنای فعلی اشیاء» را از دو آیهٔ مذکور استنباط کرده است و معتقد است که این دو آیه به علت وجود تعبیر «هالك» به جای «کلّ شیء یهلك» و «فانِ» به جای «کلّ شیء یهلك» و «فانِ» به جای «کلّ شیء یفنی» دلالت دارند که موجودات همواره در فنای فی الله هستند (سعادتپرور، ۱۳۸۵: ۱۰۶/۱)؛ زیرا «یهلك» و «یفنی» میتوانند اشاره به موت اضطراری بشر و یا فنای آخر کار موجودات داشته باشد، اما «هالك» و «فانِ» چنین نیستند و بر فنای فعلی اشیا دلالت دارند (همو، ۱۳۸۶: ۳۳۵/۳) و مؤمن با چشم دل و حقیقت ایمان و عالم امر و ملکوت، فنای موجودات را مشاهده می کند. بنابراین مقصود از فنای فی الله، احاطهٔ مدای متعال به همهٔ اشیا و یا مشاهدهٔ این فنا و خبر دادن از آن مشاهده است، نه نابود شدن جهان مادی یا خدا شدن موجودات (همو، ۱۰۸۵: ۱۰۴/۱؛ ۱۰۸۲/۲؛ ۱۰۸۲).

ایشان مستند ادبی خود را تفصیل نداده است و به نظر می رسد که این استفادهٔ مؤلف، مبتنى بر دلالت اسم فاعل در آیات مذكور بر ثبوت است؛ زیرا اهل بلاغت عموماً معتقدند كه اسم فاعل دلالت بر ثبوت و استمرار دارد (جرجاني، ۱۴۲۸: ۵۰/۱ سكاكي، ١٤٠٧: ٢٠٧/١: ٢٠٧/١؛ تفتازاني، ١٤٢٥: ٣٠٠-٣٠٠) و قرآنيژوهاني چون سيوطي كه به فنون متعدد ادبی آگاه است، نیز با اهل بلاغت همراه هستند (سیوطی، ۱۴۲۱: ۵۸۶/۱). البته علمای نحو عموماً معتقدند که اسم فاعل دارای معنای حدوث است نه ثبوت (ابن هشام انصاری، بیتا: ۱۸۱/۳؛ جامی، ۱۴۳۰: ۲۰۰/۳؛ ازهری، ۱۴۲۱: ۱۱/۲)، جز افراد نادری چون ابوحیان اندلسی که اسم فاعل را دال بر ثبوت میدانند (۱۴۲۰: ۲۲۶/۱). اما مؤلف به همین استفادهٔ ادبی که محل اختلاف بین اهل نحو و بلاغت است، اکتفا نکرده است. ایشان به خوبی واقف بوده که بررسی قرائن تفسیری از الزامات یک تفسیر موفق است (رجبی، ۱۳۹۳: ۷۸). بنابراین پس از فحص مناسب و جامع در آیات و روایات شارح آیات که در بخشهای قبل در این مقاله ارزیابی شد، آیات مذکور را بر اساس یک تفسیر درونمتنی (بر اساس دیگر آیات) و تحلیل بینامتنی (بر اساس روایات) تفسیر کرده است. فرایند فحص و تأیید مضمونی قاعدهٔ ادبی مذکور و تفسیر آیه به آیه در روش ایشان در این مورد خاص به این شرح است: از منظر استاد سعادت پرور، توحید اسلامی عبارت است از معیت قیّومی خدای متعال با خلق، به این معنا که حقیقت خلق، خداست و مخلوقات جز سایههای کمال الهی که همهٔ وجود آنان را پر کرده است و

(IVF)

مؤلف با این رویکرد، یعنی تفسیر مفاهیم «هالك» و «فان»، بر اساس دلالت دیگر آیات و روایات، قاعدهٔ ادبی مذکور در دلالت اسم فاعل بر ثبوت را که در ذات خود ظنی است قابل احتجاج کرده و علاوه بر این تثبیت، از دو آسیب جریانهای تفسیری مصون مانده است که عبارتاند از: ۱. ارتکاب خلاف قاعدهٔ ادبی و تأویل قواعد ادبی که آفت بسیاری از تفسیرهای ادبی است و در طی این رفتار تفسیری، بسیاری از قواعد ادبی به خاطر معانی ذهنی مفسر (مانند عدم درک فانی بودن همهٔ ما سوی الله در آیات مذکور در زمان حال) تأویل میشوند و از مقتضای قاعده دست کشیده میشود (اسعدی و همکاران، ۱۳۹۲: ۲۷۴/۲). ۲. فرو غلتیدن در دام تأویل های عرفانی غیر مستند به حاق آیه که آفت جریانهای تفسیر عرفانی است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۱۷؛ اسعدی و همکاران، ۱۳۹۲).

گفتنی است که مؤلف سرّ الاسراء در این نظر تفسیری دربارهٔ ((هالك)) و ((فان)) تنها نیست و یکی از احتمالات علامه طباطبایی در تفسیر ((هالك)) نیز همین است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۹۱/۱۶). بانوی اصفهانی نیز در تفسیر ((فان)) نوشته است:

«فان» در ابنحا و «هالك» در آنحا به ابن معنا نيست كه بعداً اشيا فاني و هالك مي گردند، بلكه به اين معناست كه اشيا در حدّ ذات خود فاني و ناچيز و باقي وجهالله است که در هیچ حالی فناپذیر نیست (۱۳۶۱: ۲۱/۱۲).

### ۲-۲. كاركرد قواعد اصولي در تفسير آيات عرفاني و اخلاقي

قواعد علم اصول در تفسیر آیات قرآن از علوم مورد نیاز مفسران است (بابایی و دیگران، ۱۳۹۲: ۲۶۲). در روش استنباطی سر الاسراء نیز توجه به قواعد اصولی کاملاً مشهود است. دو نمونه از موارد كاربرد قواعد اصول استنباط در استنباط از آیات قرآنی از منظر سر الاسراء به این شرح است:

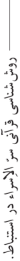
#### ۱-۲-۲. مورد اول: قاعدهٔ عموم حاصل از نکره در سیاق نفی

مؤلف در شرح آيه ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّمُ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (نحل/ ٩٩) چنين استفاده کرده که شیطان هیچ گونه تسلطی بر متوکلان ندارد (سعادت پرور، ۱۳۸۵: ۴۴/۱) و گرچه مستند ادعای خود را ذکر نکرده است، به نظر می رسد که ایشان به عموم حاصل از نکره در سیاق نفی (عاملی جبعی، ۱۴۱۶: ۱۶۰؛ قمی، ۱۳۷۸: ۲۲۳) تمسک نموده است.

### ۲-۲-۲. مورد دوم: قاعدهٔ اشتراک خطابهای قرآنی

مؤلف در شرح آيه ﴿ فَأَقِم وَجْهَكَ لِلدِّين حَنِيفًا فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ نكاشته است: روشن است که این خطاب مخصوص آن حضرت نیست بلکه تابعان ایشان را هم شامل است (سعادتپرور، ۱۳۸۵: ۱۲/۱).

مبنای این استفاده، نظریهٔ اصولیان در عدم اختصاص خطابهای مفردهٔ قرآنی به رسول اكرم الله است و اين عدم اختصاص، به معناي يك اصل است تا زماني كه خلاف آن بر اساس ادلهٔ محکم ثابت شود که تکلیفی مخصوص آن حضرت است (ر.ک: انصاری، ۱۴۰۴: ۸۴: نراقی، ۱۳۸۸: ۳۰۷/۱) و دستور اقبال بر فطرت نه فقط مخصوص آن حضرت نیست، بلکه ذیل آیات مذکور، دلالت بر عمومی بودن این فطرت برای همهٔ بشر دارد.



#### ۲-۵. نقش راهبردهای قرآنی در حل اختلاف روایات عرفانی و اخلاقی



#### ۲ـ۵ـ۱. جایگاه قرآن کریم در حل اختلاف روایات

اختلاف بین روایات به این معناست که دو حدیث با هم درگیر باشند؛ چه این درگیری در ظاهر معنا باشد یعنی جمع بین آنها با تقیید مطلق یا تخصیص عام یا تأویل ممکن باشد یا این درگیری دو روایت، واقعی باشد و جمع بین آنها با روشهای علمی ممکن نباشد (میرداماد، ۱۳۸۰: ۱۳۴۰؛ عاملی جبعی، ۱۴۰۸: ۱۲۴۱). از روشهای حل اختلاف روایات، عرضهٔ آنها بر قرآن کریم است؛ زیرا قرآن، روشنگر و شارح همه چیز (ر.ک: نحل/ ۹۸: یوسف/ ۱۱؛ انعام/ ۳۸؛ آل عمران/ ۱۳۸۸) و بیانگر هر چیزی است که امت نیاز دارد (کلینی، یوسف/ ۱۱؛ انعام/ ۱۳۸؛ آل عمران/ ۱۳۸۸) و بیانگر هر چیزی است که امت نیاز دارد (کلینی، ۱۴۰۷؛ ۱۲۲/۱ نحل/ ۴۶) که امور دینی هم مصداق موارد اختلاف محسوب می شود (طباطبایی، ۱۴۱۷؛ نحل/ ۱۲۲۱). بلکه طبق روایات، در هر امر مورد اختلاف، محوری در قرآن وجود دارد که رافع آن اختلاف است، اما عقول انسانها به آن نمی رسد (کلینی، ۱۴۰۷؛ ۱۲۰/۱). از طرف دیگر، عرض روایات بر قرآن کریم از توصیههای رسول خدا می شود امم است که این قواعد، حاکم فریقین آن را روایت کردهاند (طوسی، ۱۴۰۷: ۲۷۲/۷؛ دارقطنی، ۱۴۲۴: ۲۷۲/۵). بنابراین قرآن کریم از منابع استخراج قواعد راهبردی در عرفان و اخلاق است که این قواعد، حاکم بر روایات و مبین روح احادیث و جهت دهنده به آنها محسوب می شود.

#### ٢-۵-٢. كاركرد قرآن كريم در حل اختلاف روايات عرفاني و اخلاقي

دو نمونه از اختلافهای روایات عرفانی و اخلاقی که مؤلف بر اساس این راهبرد موفق به رفع اختلاف بین آنها شده، به این شرح است:

#### ۱-۲-۵-۲. مورد اول: امکان رسیدن به مرتبهٔ بیداردلی در خواب

در زمینهٔ امکان ترقی انسان به مرتبهای که در خواب نیز بیداردل باشد، دو دسته روایت متضاد وجود دارد: در روایت اول یعنی حدیث معراج در وصف اهل کمال فرموده

۱. این معنا طبق تفسیر «انسانها» در روایت به اکثر افراد است؛ یعنی افراد عالم و آگاه به کتاب و سنت را شامل نیست (مازندرانی، ۱۳۸۲: ۱۳۸۲).

است: «تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم» (ديلمي، ١٤١٢: ٢٠١/١؛ فيض كاشاني، ١٤٠٤: ١٥١/٢۶؛ مجلسی، ۱۴۰۳: ۲۴/۷۴). در دو روایت دیگر، این منزلت یعنی بیداری دل در خواب را از علائم نبي و امام معرفي فرموده است:

ـ عن زرارة عن أبي جعفر إليالا قال: للإمام عشر علامات... تنام عيناه ولا ينام قلبه (کلینی، ۱۴۰۷: ۱/۸۸۸).

ـ ثمّ أوصيك يا ابن مريم البكر البتول بسيّد المرسلين وحبيبي فهو أحمد ... تنام عيناه ولا ينام قلبه (همان: ١٣٩/٨-١٣٠).

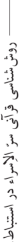
به ویژه با توجه به حرف «لام» در روایت اول که دلالت بر تخصیص دارد (رضى الدين استرابادي، ۱۳۸۴: ۲۸۳/۴؛ جامي، ۱۴۳۰: ۲۲۰/۲).

مؤلف سرّ الاسراء از آیات قرآنی استفاده نموده و این اختلاف را حل کرده است. ایشان معتقد است که امکان حصول این کمال برای غیر انبیا و ائمه المالیم مؤید به آیات قرآنی دال بر احیای انسان به حیات طیبه است (ر.ک: انعام/ ۱۲۲؛ انفال/ ۲۴؛ نحل/ ۹۷). بنابراین دستهٔ دوم روایات را غیر ظاهر در اختصاص می داند (سعادت پرور، ۱۳۸۵: ۱۸۶/۲). ۲

#### ۲-۲-۲-۲ مورد دوم: معارضهٔ ریاضت ستایی با بهرهوری از دنیا

برخی روایات، مؤمن را به ریاضتهایی دستور دادهاند که بوی سرکوب غرایز مادی از آنها استشمام میشود؛ مانند فرازی از حدیث معراج که در اوصاف اهل کمال فرموده است: «محاسبين لأنفسهم مُتعبين لها» (ديلمي، ١٤١٢: ٢٠١/١؛ فيض كاشاني، ١٤٠٤: ١٢٠٤) یا دستهای از روایات که دنیا و لذات آن را به طور مطلق نکوهش کردهاند؛ مانند:

١. ممكن است پرسيده شود كه حيات طيبه چه تلازمي با نخوابيدن قلب دارد؟ پاسخ اين است كه انسان در سرشت خود دارای چشم و گوش و ابزارهای ادراکی دیگری غیر از این ابزارهای محسوس است: ﴿ فَمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَفَمُ أَغُينُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَفَمُ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴿ (اعراف/ ١٧٩) و قرآن كريم به انسان وعده داده است که با تبعیت از دین در همین دنیا به یک نوع زندگی نو و فراتر از این زندگی مادی میرسد: ﴿ أَوَمَنَ كَانَ مَيْتًا فَأَخِيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَالُهُ نُورًا يَهْمِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَرُ مَثَلُهُ فِي الظُّلْمَاتِ لَيْسَ بِحَارِجِ مِنْهَا ﴾ (انعام / ١٢٢) و روشن است ك آن زندگی جدید، عبارت است از زیستنی با چشم و گوش و ابزارهٔای ادراکی نوین، وگرنه حیات دربارهٔ آن معنا نداشت. از طرف دیگر، آن ابزارها قطعاً مادی نیستند و خواب و خستگی از لوازم بـدن مـادی است، پس آن حیات جدید خواب و خستگی هم ندارد (برای توضیح بیشتر ر.ک: طباطبایی، ۱۴۱۷: .(TT9\_TTA/V



عن أبى حمزة عن أبى جعفر التيلا قال: قال على بن الحسين التيلا: «إنّ الدنيا قد ارتحلت مدبرة وإنّ الآخرة قد ارتحلت مقبلة ولكلّ واحدة منهما بنون فكونوا من أبناء الآخرة ولا تكونوا من أبناء الدنيا. ألا وكونوا من الزاهدين في الدنيا الراغبين في الآخرة. ألا إنّ الزاهدين في الدنيا تتخذوا الأرض بساطًا والتراب فراشًا والماء طِيبًا و قُرَّضوا من الدنيا تقريضًا» (كليني، ١٣٠/ : ١٣٢/٢).



و انسان را به دوری از چرب و شیرین و زینت دنیا دعوت کردهاند؛ مانند:

يا ربّ كيف أدوم على ذكرك فقال: «بالخلوة عن الناس وبغضك الحلو والحامض (ديلمي، ١٤١٢: ١٩٤/١).

و یا او را به نیوشیدن لباس نرم و زیبا سفارش کردهاند؛ مانند:

\_ يا أحمد! لا تتزيّن بلين الثياب (فيض كاشاني، ١٤٠٥: ١٤٣/٢٥).

ـ إنّ الجسد إذا لبس الثوب الليِّن طغى (طبرسي، ١٤١٢: ١١١).

#### از طرف ديگر، رسول اكرم عَلَيْهُ فرمود:

أما إنّى أصلّى وأنام، وأصوم وأفطر، وأضحك وأبكى، فمن رغب عن منهاجي وسنّتى، فليس منّى (كليني، ١۴٠٧: ٨٥/٢).

#### بلکه برخی روایات به پوشیدن لباس نرم و زیبا دستور دادهاند:

عن يوسف بن إبراهيم قال: دخلت على أبى عبد الله الثيلا وعلى جبّة خزّ وطيلسان خزّ، فنطر إلى، فقلت: جعلت فداك! على جبّة خزّ وطيلسان خزّ، فما تقول فيه؟ فقال: (وما بأس بالخزّ... فالبس وتجمّل فإن الله جميل يحبّ الجمال وليكن من حلال» (همان: ۴۴۲/۶).

#### و یا مال داری را ستوده اند؛ مانند:

عن عبد الأعلى عن أبى عبدالله التَّهِ إليَّالِد قال: «سلوا الله الغنى فى الدنيا والعافية، وفى الآخرة المغفرة والجنّة» (همان: ٧١/۶).

مؤلف سرّ الاسراء در بررسی اختلاف این دو دسته روایات، چند اصل عقلی، روایی، قرآنی را در نظر می گیرد. راهبردهای قرآنی که ایشان با استفاده از مجموع آنها، موفق به حل اختلاف روایات بادشده گردیده است، عبارتاند از:

الف) راهبرد اول: اهمیت مواهب الهی به عنوان عطای خدای متعال به بشر که از آنها بهره ببرد؛ زيرا قرآن كريم فرموده است كه خداوند متعال همهٔ آنچه در زمين است و از جمله لباس و غذا و ... را برای رفع نیاز بشر در اختیار او قرار داده است (سعادت پرور، ۵۸۳۱: ۱/۶۱۱، ۱۶۲ و ۴۱۰؛ ۲/۲۸ و ۲۸۲):

- ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ (جاثيه / ١٣).
- ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدُ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِى سَوْ آتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرُ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذُّكَّرُونَ ﴾ (اعراف/ ٢٤).
  - \_ ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ (اعراف/ ٣٢).
    - ﴿ وَمَا جَعَلْنَا هُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَالِدِينَ ﴾ (انبياء / ٨).
    - ﴿كُلُواوَاشُرَابُوا مِنْ رِزُقِ اللَّهِ وَلَا تَعْقُوا فِي الْأَرْضُ مُفْسِدِينَ ﴿ (بقره/ ٤٠).
  - ﴿وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَا لًا طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ (مائده/ ٨٨).
- ب) راهبرد دوم: محوریت امور غفلتزا به عنوان دنیای نکوهیده؛ زیرا آنچه قرآن كريم نكوهش فرموده است، بهره بردن گناه آلود و غافلانه از دنياست (همان: ١٣٨/١ و :(١۴٨
  - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمُ أَمُوا لُكُمُ وَلَا أَوْكَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴿ (منافقون / ٩).
  - ﴿ أَرَضِيتُمُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَامِنَ الْآخِرَةِ فَمَامَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ (توبه/ ٣٨).
- ج) راهبرد سوم: محوریت عبودیت عارفانه به عنوان غرض از خلقت انسان؛ زیرا بر اساس آموزه های قرآنی، غرض از خلقت، عبودیت عارفانه است (همان: ۶۲/۲؛ صدوق، ١٣٨٥: (٩/١): ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الجُنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (ذاريات/ ٥٤) كه عبادت در اين آيه به معرفت تفسير شده است.
- د) راهبرد چهارم: توجه به معنای زهد حقیقی؛ زیرا زهد واقعی از منظر قرآن کریم عبارت است از دلبسته نبودن به دنیا چه در داشتن و چه در نداشتن. این هدف بر اساس آية كريمة ﴿ لِكَيْلًا تَأْسَوا عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمُ ﴿ (حديد/ ٢٣) با تفسير امام سجاد عاليَّالٍ (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۲۸/۲) استفاده شده است (سعادتیرور، ۱۳۸۵: ۲۷۰/۲).

مؤلف در حل اختلاف روایات مذکور بر اساس ادلهٔ متعدد از جمله راهبردهای قرآنی مذکور به این نتیجه رسیده است که دنیا به خودی خود نکوهیده نیست (همان:



۱۷۶/۱)، مگر اینکه به برآوردن غرض از خلقت انسان که بیان شد، آسیب بزند (همان: ۱۷۶/۸–۸۲/۲) و مقصود از این ریاضتها، دوری از خوراک و همسر و فرزند نیست بلکه غیر از موارد نیازهای غریزی متعارف (همان: ۱۸۲/۲) و دلبسته بودن است (همان: ۲۷۰/۲) و انسان باید در حد اعتدال و شرع از این نیازها بهره برد و ریاضات اخلاقی نیز فقط در این چارچوب مورد قبول هستند (همان: ۲۱۶/۱، ۲۱۶/۲، ۱۵۲-۱۵۲، ۵۶/۳).

## ⟨\vec{v}⟩

#### نتيجهگيري

نتایج این پژوهه در تبیین روشهای آیتالله سعادت پرور در کتاب شریف سر الإسراء در استنباط آموزههای عرفانی و اخلاقی با محوریت قرآن کریم به این شرح است:

۱. سرّ الاسراء توانسته است گسترهٔ وسیعی از آیات قرآنی را جستجو کند و تقریباً هموزن کتاب اخلاق در قرآن از آیات قرآنی بهره ببرد. این کتاب در یک شیب تند صعودی به جایگاه بسیار بالایی در مقایسه با جامع السعادات ارتقا یافته است. این ارتقا، حرکتی شتابدار به سوی الگوی مطلوب از جایگاه قرآن کریم در استنباطات اخلاق مأثور است.

۲. در روش سرّ الاسراء، محور اصلی یا دست کم یکی از محورهای اصلی در بررسی سند روایات عرفانی و اخلاقی، قرآن کریم است. این فرایند از طریق سنت «عرضه بر قرآن» انجام می گیرد که توصیهٔ پیامبر عَیْرای و معصومان ایکی و سنت عالمان است.

۳. از منظر سرّ الاسراء، محور اصلی یا دست کم یکی از محورهای اصلی در تفسیر اختلاف روایات، راهبردهای قرآنی است. آیات قرآنی می توانند قواعد عامی ارائه دهند که اختلاف روایات عرفانی و اخلاقی را تفسیر و حل کنند.

۴. سرّ الاسراء تأکید دارد که تفسیر آموزه های عرفانی و اخلاقی قرآن کریم باید بر اساس قواعد ادبی عربی و نیز قواعد علم اصولِ استنباط در حوزهٔ الفاظ انجام شود. این قواعد و اصول، تفسیر آیات قرآنی را از انحراف در معنایابی و آفت موسوم به «تفسیر به رأی» حفظ می کنند.



- ١. نهج البلاغه، قم، هجرت، ١٤١٢ ق.
- ٢. آخوند خراساني، محمدكاظم، كفاية الاصول، قم، مؤسسة آل البيت إليالي، ١٤٠٩ ق.
  - ٣. ابن حنبل، ابوعبدالله احمد بن محمد، المسند، بيروت، دار الفكر، ١٤٣٠ ق.
- بن طاووس، سيد رضى الدين على بن موسى بن جعفر، اقبال الاعمال، چاپ دوم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٩ ق.
- ۵. ابن كثير دمشقى، ابوالفداء اسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، بيروت، دار الكتب العلميه، منشورات محمدعلى بيضون، ۱۴۱۹ ق.
- ابن هشام انصارى، ابومحمد عبدالله بن يوسف، اوضح المسالك الى الفية ابن مالك، بيروت، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بىتا.
- ۷. ابوالفتوح رازی، حسین بن علی، روض الجنان و روح الجنان فی تفسیر القرآن، مشهد، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، ۱۴۰۸ ق.
  - ٨. ابوحيان اندلسي، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، بيروت، دار الفكر، ١٤٢٠ ق.
  - ٩. ازهرى، خالد بن عبدالله، شرح التصريح على التوضيح، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤٢١ ش.
- ۱۰. اسعدی، محمد و همکاران، آسیب شناسی جریان های تفسیری، قم، پژوه شگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۹۲ش.
  - ۱۱. اعرابی، سیدمحمد، تحقیق تطبیقی، چاپ دوم، تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۲ ش.
    - ۱۲. انصاری، مرتضی بن محمدامین، الاجتهاد و التقلید، قم، ۱۴۰۴ ق.
- ۱۳. بابایی، علی اکبر و غلامعلی عزیزی کیا و مجتبی روحانی راد، روش شناسی تفسیر قرآن، چاپ پنجم، قم، سمت و پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۹۲ ش.
- ۱۴. بانوی اصفهانی، سیده نصرت امین، مخزن العرفان در تفسیر قرآن، نهضت زنان مسلمان، تهران، ۱۳۶۱ ش.
  - 1۵. ببی، ارل، روش های تحقیق در علوم اجتماعی، ترجمهٔ رضا فاضل، تهران، سمت، ۱۳۸۵ ش.
  - 16. برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، چاپ دوم، قم، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧١ ق.
    - 1V. بيهقى، احمد بن حسين، كتاب السنن الكبرى، بيروت، دار الفكر، ١٤٣٢ ق.
    - ١٨. تفتازاني، سعدالدين مسعود بن عمر، المطول، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٢٥ ق.
- 19. جامى، نورالدين عبدالرحمن بن احمد، الفوائد الضيائية في حل مشكلات الكافيه، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٣٠ ق.
- ٢٠. جرجاني، عبدالقاهر بن عبدالرحمن، دلائل الاعجازفي علم المعاني، بيروت، المكتبة العنصريه، ١٤٢٨ ق.
  - جوادی آملی، عبدالله، حکمت عبادات، چاپ پانزدهم، قم، اسراء، ۱۳۸۸ ش.
- ۲۲. حافظ نیا، محمدرضا، مقدمهای بر روش تحقیق در علوم انسانی، چاپ سیزدهم، تهران، سمت، ۱۳۸۶ ش.
- ٢٣. حاكم نيشابورى، حافظ ابوعبدالله محمد بن عبدالله، المستدرى على الصحيحين، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢٩ ق.
  - ۲۴. حسيني طهراني، سيدمحمدحسين، مهرتابان، چاپ دوم، مشهد مقدس، علامه طباطبايي، ١٤١٧ ق.
- ۲۵. دِ واس، دیوید اِی.، پیمایش در تحقیقات اجتماعی، ترجمهٔ هوشنگ نایبی، چاپ دوازدهم، تهران، نـی، ۱۳۸۹ ش.
  - 75. دارقطني، على بن عمر، سنن الدارقطني، بيروت، مؤسسة الرساله، ١٤٢٢ ق.



- ۲۷. دلاور، على، روش هاى تحقيق در روان شناسى و علوم تربيتى، چاپ دوم، تهران، دانشگاه پيام نور، ۱۳۸۶ش. ۲۸. ديلمى، حسن بن محمد، ارشاد القلوب الى الصواب، قم، الشريف الرضى، ۱۴۱۲ ق.
- ۲۹. رایف، دانیل و همکاران، تحلیل پیامهای رسانهای (کاربرد تحلیل محتوای کمّی در تحقیق)، ترجمهٔ مهدخت بروجردی علوی، تهران، سروش، ۱۳۸۱ ش.
  - ۳۰. رجبی، محمود، روش تفسیر قرآن، چاپ ششم، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۹۳ ش.
- ٣١. رضى الدين استرآبادى، محمد بن حسن، شرح الرضى على الكافيه، چاپ دوم، تهران، مؤسسة الصادق إيالاً، ١٣٨٤ ش.
  - ۳۲. رفیع پور، فرامرز، تکنیک های خاص تحقیق در علوم اجتماعی، تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۸۲ ش.
    - ٣٣. زرقاني، محمد عبدالعظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، بيروت، دار احياء التراث العربي، بي تا.
      - ٣٤. زركشي، بدرالدين محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، بيروت، دار المعرفه، ١٤١٠ ق.
      - ٣٥. سرخسي، ابوبكر محمد بن احمد بن ابي سهل، اصول السرخسي، بيروت، دار المعرفه، بي تا.
        - ۳۶. سعادت پرور (پهلواني تهراني)، علي، س*رّ الإسراء*، شركت احياء كتاب، ١٣٨٥ ش.
          - ۳۷. همو، نور هدایت، تهران، شرکت احیاء کتاب، ۱۳۸۶ ش.
      - ٣٨. سكاكي، يوسف بن ابيبكر، مفتاح العلوم، چاپ دوم، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤٠٧ ق.
- ٣٩. سيوطى، جلال الدين عبد الرحمن، الاتقان في علوم القرآن، چاپ دوم، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٢١ ق.
  - ۴۰. شاشي، احمد بن محمد بن اسحاق، اصول الشاشي، بيروت، دار الكتاب العربي، بي تا.
- ۴۱. شاطبی، ابواسحاق ابراهیم بن موسی لخمی غرناطی مالکی، الموافقات، بیجا، دار ابن عفان، ۱۴۱۷ ق.
- ۴۲. شيخ بهائى، بهاءالدين محمد بن حسين عاملى، مشرق الشمسين و اكسير السعادتين، مع تعليقات الخواجوئى، مشهد، آستان قدس رضوى، ۱۴۱۴ ق.
- ۴۳. صدوق، محمد بن على بن حسين بن موسى بن بابويه قمى، علل الـشرائع، قم، كتـابفروشـى داورى، ١٣٨٥ ش.
- ۴۴. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ۱۴۱۷ ق.
  - ۴۵. طبراني، سليمان بن احمد، *المعجم الكبير*، چاپ دوم، قاهره، مكتبة ابن تيميه، بيتا.
  - ۴۶. طبرسی، حسن بن فضل، *مکارم الاخلاق*، چاپ چهارم، قم، الشریف الرضی، ۱۴۱۲ ق.
  - ۴۷. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، چاپ سوم، تهران، ناصر خسرو، ١٣٧٢ ش.
    - ۴۸. طوسي، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت، دار احياء التراث العربي، بي تا.
      - ۴٩. همو، العدّة في اصول الفقه، قم، چايخانهٔ ستاره، ١٤١٧ ق.
- . همو، تهذيب الاحكام في شرح المقنعة للشيخ المفيد، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٧ ق.
  - ۵۱. همو، مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد، بيروت، مؤسسة فقه الشيعه، ١٤١١ ق.
- ۵۲. عاملى جبعى، زين الدين بن على، الرعاية في علم الدرايه، چاپ دوم، قم، مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى، ۱۴۰۸ ق.
  - ۵۳. همو، تمهيد القواعد، قم، بينا، ۱۴۱۶ ق.
- ۵۴. علامه حلّى، حسن بن يوسف بن مطهر، نهاية الوصول الى علم الاصول، قم، مؤسسة امام صادق التيالي، ۱۴۲۵ ق.
- ۵۵. فخرالدين رازى، محمد بن عمر، التفسير الكبير: مفاتيح الغيب، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ۱۴۲۰ ق.



- ۵۶. فيض كاشاني، محمدمحسن بن شاهمرتضي، كتاب الوافي، اصفهان، كتابخانة امام اميرالمؤمنين التَيْلاِ، 1۴۰۶ ق.
- ۵۷. قمی، میرزا ابوالقاسم بن محمد، قوانین الاصول، چاپ دوم، قم، کتاب فروشی علمیه اسلامیه، ۱۳۷۸ ق. ۵۸. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، چاپ چهارم، تهران، اسلامیه، ۱۴۰۷ ق.
  - ۵۹. مازندرانی، محمدصالح بن احمد، شرح الكافی، تهران، اسلامیه، ۱۳۸۲ ق.
  - ۶۰. مالک بن انس، الموطأ بشرح الزرقاني (زرقاني، سيدي محمد)، بيروت، دار الفكر، بي تا.
- 91. مجلسى، محمد باقر بن محمد تقى، بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار التي يواب دوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٠٣ ق.
  - ۶۲. مجلسي، محمدتقي، روضة المتقين في شرح من لايحضره الفقيه، چاپ دوم، قم، كوشانبور، ۱۴۰۶ ق.
    - ۶۳. محقق حلى، نجم الدين جعفر بن حسن هذلي، معارج الاصول، قم، بي نا، ١٤٠٣ ق.
- 94. ميرداماد، سيد شمس الدين محمد باقر بن محمد حسيني استرآبادي، الرواشح السماوية في شرح الاحاديث الاحا
  - 62. مظفر، محمدرضا، اصول الفقه، چاپ پنجم، قم، اسماعيليان، بيتا.
- 94. موسوى خويى، سيدابوالقاسم، اجود التقريرات، تقرير دروس اصول محمد حسين غروى نائينى، قم، مطبعة العرفان، ١٣٥٢ ش.
  - ۶۷. همو، محاضرات في الاصول، قم، انصاريان، ١٤١٧ ق.
  - . هم. نراقي، محمدمهدي بن ابي ذر، انيس المجتهدين في علم الاصول، قم، بوستان كتاب، ١٣٨٨ ش.
- ۶۹. ورّام بن ابى فراس حلّى، مسعود بن عيسى، تنبيه الخواطر و نزهة النواظر (مجموعة ورّام)، قم، مكتبة فقيه، ۱۴۱۰ ق.