# **جایگاه مبانی در نظریهٔ تفسیری شیخ انصاری\***

□ على راد '
□ فضل الله غلامعلى تبار '

#### چکیده

هرچند شیخ مرتضی انصاری تفسیری کامل از قرآن ندارد، در آثار متعدد فقهی و اصولی خود، مفسرانه به تبیین آیات پرداخته است. تحلیل مبانی وی به عنوان یکی از نمایندگان نظریهٔ تفسیر اجتهادی \_ فقهی امامیه در دورهٔ معاصر و نمایاندن نقش علمی و سهم تاریخی وی در جریان تفسیر شیعه، از اهمیت و ضرورت برخوردار است. در این پژوهه، مبانی شیخ انصاری در تفسیر آیات الاحکام با روش اکتشافی \_ تحلیلی از میان بیش از بیست اثر وی، بازیابی، طبقه بندی و ارزیابی شده است. نتایج تحقیق نشان می دهد که شیخ دارای مبانی خاص ادبی و کلامی در تحلیل آیات بوده و می توان وی را دارای نظریهٔ تفسیری اجتهادی در تفسیر دانست که از تقلید نظریههای رایج روزگار خویش رهیده و به نقد و نو آوری در مبادی و مبانی تفسیر پرداخته است.

\* تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۳/۲۵ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۱۰/۱۰

۱. دانشیار پردیس فارابی دانشگاه تهران (ali.rad@ut.ac.ir).

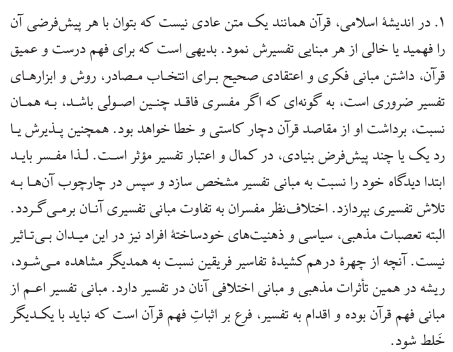
سطح چهار حوزهٔ علمیهٔ قم (نویسندهٔ مسئول) (babolkenar1360@gmail.com).





**واژگان کلیدی:** مبانی ادبی تفسیر، مبانی کلامی تفسیر، نظریهٔ تفسیری امامیه، تفسیر شیخ انصاری.

#### مقدمه



۲. رشد و بالندگی دانش تفسیر در هر دورهٔ تاریخی، به ظهور شخصیتهای برجستهٔ علمی و ارائهٔ نظریههای جدید تفسیری بستگی دارد. پویایی جریان تفسیر امامیه از آغاز تا کنون، معلول این دو عامل بوده و هست. لکن انظار تمامی اعلام امامیه به ویژه بزرگانِ فاقد کتاب تفسیری مستقل، به دلایلی مورد توجه قرار نگرفته و در نتیجه سهم آنان در تفسیر امامیه مغفول مانده است. در این راستا نظریهٔ تفسیری اصولیان و فقیهان فاقد تفسیر کامل از قرآن چندان مورد توجه قرار نگرفته است، حال آنکه آرای اصولی آنان در گفتمان تفسیری امامیه در ادوار مختلف بی تأثیر نبوده است؛ از یکسو خود این بزرگان در لابهلای آثار اصولی و فقهی خود ناگزیر به تفسیر آیات پرداخته و از سوی دیگر برخی از شاگردان آنان تحت تأثیر آرای آنان به نگارش تفسیر پرداختهاند. از این رو نمی توان نقش این گروه از اعلام امامیه را در گفتمان تفسیر اجتهادی امامیه نادیده نمی توان نقش این گروه از اعلام امامیه را در گفتمان تفسیر اجتهادی امامیه نادیده





گرفت. به دلیل عدم تحلیل نقش این بزرگان در تاریخ تفسیر امامیه، جامعهٔ علمی تشیع، تسنن و غربیان، از ابعاد قرآنی شخصیت این بزرگان چندان آگاهی دقیق و مستندی ندارند. البته عدم عرضهٔ منسجم و نظامیافتهٔ آرا و مبانی تفسیری به زبان علمی روز از سوی این بزرگان نیز خود بر این کاستی دامن زده است. برطرف کردن این کاستی بر عهدهٔ قرآنیان حوزه و دانشگاه است که برابر رسالت میراثبانی از تراث تفسیری امامیه، به ارزیابی و عرضهٔ آن به زبان روز علم بپردازند، دیدگاههای اعلام امامیه را در تفسیر قرآن در قالب منظومهٔ منسجم عرضه بدارند و مسیر شناخت، ارزیابی و نقد آنها را برای دیگران هموار نمایند؛ ضرورتی که بازنمایی هویت تاریخی تفسیر امامیه، به شدت بدان نیازمند میباشد. همچنین ضرورت نقد درست این بزرگان اقتضا دارد که در پژوهشهایی جامع، دیدگاه آنان در تفسیر قرآن بی کموکاست شناسانده شود تا در مقام پژوهش هایی جامع، دیدگاه آنان در تفسیر قرآن بی کموکاست شناسانده شود تا در مقام نقد بتوان داوری دقیقی از تقریر ناقد و ارزیابی وی از آرای این بزرگان به عمل آورد.

۳. شیخ مرتضی انصاری یکی از اعلام امامیه در دورهٔ معاصر به شمار می آید که نقش برجسته ای در حیات علمی مذهب امامیه داشته است. آثار، آرا و شاگردان کم نظیرش، گویای نقش مؤثر وی بوده است. دیدگاه های وی در فهم کتاب و سنت هماکنون مدار فقاهت در حوزه های علمیه می باشد. نظر به شخصیت برجستهٔ علمی شیخ انصاری و تأثیر آرای وی بر نسل بعدی خود، پژوههٔ حاضر با محوریت مسائل ذیل به ارزیابی مبانی دانش تفسیر در رهیافت وی پرداخته است: مهم ترین مبانی شیخ انصاری در تفسیر آیات الاحکام چیست؟ رویکرد شیخ انصاری در تنقیح مبانی تفسیری چیست؟ تأثیر مبانی تفسیری شیخ انصاری در فهم قرآن کدام است؟

هرچند دربارهٔ شیخ انصاری پژوهشهای متنوعی در کتب فقهی و اصولی صورت گرفته است، تفسیر قرآن در نظرگاه شیخ انصاری، جز در یک اثر به سنجش سپرده نشده است. الانظار التفسیریة للشیخ الانصاری از صاحبعلی محبی تنها پژوهشی است که در عرصهٔ قرآن پژوهی شیخ انصاری نشر یافته است. لکن این اثر فاقد هر گونه تحلیل بوده و صرفاً به گردآوری آرای تفسیری شیخ در تفسیر آیات به ترتیب مصحف اکتفا کرده است. با جستجو در میان مقالات و کتابهای نشریافته، به نگاشتهای که موضوع اصلی آن پاسخ به مسائل این پژوهه باشد، دست نیافتیم. مقالهٔ «روش تفسیری شیخ اصلی آن پاسخ به مسائل این پژوهه باشد، دست نیافتیم. مقالهٔ «روش تفسیری شیخ

انصاری» (تجری و محمدی، ۱۳۸۸: ش۶۴-۵۰/۶) نیز بر تحلیل روش تفسیری شیخ انصاری تمرکز داشته و به تحلیل و ارزیابی مبانی تفسیری وی نپرداخته است.

این پژوهه بخشی از طرح پژوهشی نظریهٔ تفسیریِ شیخ انصاری است که به هدف بازیابی نظریهٔ شیخ در تفسیر قرآن به انجام رسیده و تمامی مؤلفههای نظریهٔ تفسیری شیخ انصاری را به تفصیل ارائه کرده است. مقالهٔ حاضر بخشی از این پژوهه میباشد که مبحث مبانی تفسیری را از بیست اثر از آثار شیخ انصاری مورد مطالعه قرار داده و نتایج آن را در قالب مبانی ادبی و کلامی شیخ در تفسیر قرآن ارائه کرده است.

## ١. مفهومشناسي

### ۱\_۱. نظریهٔ تفسیری

تعبیر «نظریهٔ تفسیری» اصطلاحی نوپا و جدیدی است و با تحقیقی که در این زمینه از طریق جستجو در وبگاهها و نرمافزارها صورت گرفت، می توان گفت که این اصطلاح در این معنا خیلی اندک به کار رفته و در نرمافزار بزرگ قرآنی «مشکوة الانوار» تنها ۱۱ مورد یافت شده است و این تعبیر تنها از شش نفر از پژوهشگران معاصر به نامهای «محمد مرادی، محمدعلی رضایی اصفهانی، محمدباقر سعیدی روشن، حبیبالله طاهری، عمید زنجانی و علی اکبر بابایی» می باشد و در کتاب بعضی از نویسندگان معاصر نظیر احمد واعظی، این واژه زیاد استعمال شده است، لکن مقصود از نظریهٔ تفسیری چیزی غیر از آن معنای نظریهٔ تفسیری می باشد که در این پژوهش کاربرد دارد و تنها پژوهشی که به طور مبسوط و دقیق این بحث را سامان داده است، کتاب می باشد. مقصود از نظریهٔ تفسیری در این پژوهه، «مجموعهٔ شاخصهها و مؤلفههایی است که دانش تفسیر را شکل می دهد و تصور آنها در تفسیر ضروری است... و عبارت می باشد از مبانی، منابع، روش، قلمرو و داوری تفسیر که به جهت تأثیرگذاری در دیگر ابعاد تفسیر می توان به عنوان مؤلفههای اساسی نظریهٔ تفسیری یاد کرد» (راد، ۱۲۹۰: ۲۲).



### ۱-۲. مبانی تفسیری

در کتب لغت، فرق صریحی بین «اصل» و «مبنا» گفته نشده است (ابن فارس، ۱۳۸۷؛ ۱۲۸ و ۱۲۸ و ۱۲۰) و به طور معمول نویسندگان آن دو را به جای یکدیگر به کار می برند و گاهی تفکیک ناپذیرند (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۶؛ ۱۹)؛ لکن به نظر می آید که اصل، قواعد و قوانینی است که یک دانش بر آن استوار است، آن گونه که هیچ کس در ضرورت و موجودیت آن قوانین اختلاف نکند؛ همانند دانستن فارسی برای ترجمهٔ قرآن به زبان فارسی. اما مبنا، قواعد و پیش فرضهای پژوهندهای است که در ابتدای کار به سان یک اصل برای خود قرار می دهد؛ خواه دیگران آن را بپذیرند و خواه نپذیرند. از این رو مبنا را می توان مشتمل بر اصل دانست؛ یعنی هر اصلی مبنا نیز هست ولی هر مبنایی اصل نیست (راد، ۱۳۹۰؛ ۲۹-۳۰).

از این رو مبانی تفسیر، مجموعه پیشفرضهای اعتقادی، کلامی، زبانشناسی، روششناختی، تاریخی و علمی مفسر نسبت به ماتن قرآن، ویژگیهای فرابشری متن قرآن، اصول نظری و کاربردی فهم و تفسیر قرآن است که با مبنا قرار دادن آنها، به تفسیر قرآن میپردازد.

هرچند برخی نویسندگان با تعریف مبانی تفسیر به مبادی تصوری و تصدیقی مفسر، بر لزوم آگاهی، تعریف و انتخاب مبنا در مورد آنها پیش از تفسیر تأکید داشتهاند، در بیان مثال دچار اشتباه شده، تأویل را در زمرهٔ مبانی تفسیر شمردهاند، حال آنکه تفسیر و تأویل با وجود اشتراکات، تفاوتهایی با همدیگر در پیشفرضها و سازوکار کشف دارند (همان: ۳۰ـ۳۱).

برایند بررسی آثار شیخ انصاری نشان داد که بیشترین اهتمام وی در مبانی تفسیری، دو مبنای ادبی و کلامی بوده است. لذا ساختار مقاله بر اساس آرای وی در این دو مبنا شکل گرفته است که در ادامه به تحلیل دیدگاه وی در هر یک از این مبانی می پردازیم.

# ۲. مبانی ادبی

مقصود از مبانی ادبی، پیش فرضهای مقبول مفسر دربارهٔ ویژگیهای بیانی و ساختاری



متن قرآن و قواعد معناشناختی آن می باشد که باید قبل از تفسیر قرآن، دیدگاه خود را نسبت به اعتبار این اصول، و ضوابط استفاده از آنها مشخص کند تا تفسیر او دارای ضابطه باشد و دچار آسیبهای ادبی نشود (طیبحسینی، ۱۳۸۹: ش۲۵/۱۰۷).



## ١-٢. حجيت سياق آيات

سیاق در اصطلاح تفسیری عبارت است از «کیفیت قرار گرفتن یک لفظ در یک جمله و جایگاه آن و پیوند خاص میان مفردات یک جمله و جملههای قبل و بعد، به گونهای که بتوان از آن معنایی کشف کرد که از منطوق و مفهوم آیه آشکارا به دست نمی آید، بلکه از لوازم عقلی آن است» (ر.ک: عوّا، ۱۳۸۸: ۲۶-۷۸؛ بابایی و همکاران، ۱۳۷۹: ۱۲۰؛ بابایی، ۱۳۸۷: ۱۲۰).

بررسی آثار شیخ دربارهٔ چیدمان واژگان و جملات در آیات، نتایج ذیل را به دست داد:

1. سیاقمندی سورهها و آیات قرآن: تعابیر مختلف شیخ انصاری در استناد به سیاق آیات از قبیل «سیاق»، «السیاق»، «مسوق»، «المسوق»، «مسوقة»، «المساق»، «سیقت»، ... از یکسو بیانگر اعتقاد شیخ به چینش هوشمندانهٔ متن قرآن از سوی ماتن آن بوده و از سوی دیگر نشانگر اعتبار و ضرورت کاربرد قاعدهٔ سیاق نزد وی در معناشناسی متن آیات میباشد. وی به اشکال گوناگونِ سیاق قرآنی چون سیاق کلمات آیه (رسالة فی الوصایا، ۱۹۲۵: ۱۰۷)، سیاق جملهها (همان: ۱۶۴) و سیاق آیات (کتاب الزکاة، ایم ۱۳۲۵: ۳۲۹) اشاره کرده و از آنها در معناشناسیِ مدلولها و مقاصد قرآنی بهره برده است. ایشان در بیش از چهل نمونهٔ قرآنی و روایی به سیاق تمسک کرده است (راد و غلامعلی تبار، ۱۳۹۲: ش۴).

۲. ضوابط کارآمدی سیاق در تفسیر: در دیدگاه شیخ انصاری، شفافیت دلالت سیاق، عدم تعارض سیاق با دلیل قوی تر و ارتباط صدوری با شأن نزول آیات (کتاب النخمس، ۱۴۱۵: ۲۶)، از جملهٔ ضوابط استفاده از سیاق در فهم آیات می باشد.

۳. کاربردهای معناشناختی سیاق در تفسیر: سیاق در تفسیر قرآن در نگاه شیخ انصاری کاربردهای فراوانی دارد که عبارتاند از:

الف) تصریح محذوف در آیاتِ ۴ طه، ۷ زمر و ۹۷ آل عمران (۱۴۲۸: ۵۶۳/۲)، ب) معناشناسی مفردات قرآنی چون معنای ابطال در آیهٔ ۵۹ نساء (کتاب الطهاره، ۴۱۲/۲: ۲۲۱۵)،

ج) استنباط حکم شرعی نظیر مواظبت ولیّ از بچه در ترک محرمات از آیهٔ ۷۹ واقعه (همان: ۴۱۱/۲)، عدم دلالت آیهٔ سؤال (نحل/ ۴۳؛ انبیاء/۷) بر حجیت خبر واحد (۸۲۲: ۱۴۲۸)، حرمت تسلط کافران بر مسلمانان از آیهٔ ۱۴۱ نساء (بیتا: ۱۴۲۸)، حوضوعیت چگونگی تقسیم اموال میت از آیهٔ ۱۱ نساء (رسالة فی المواریث، ۱۴۱۵: ۲۲۵)، موضوعیت حرج در وجوب تیمم از آیهٔ ۶ مائده (کتاب الطهاره، ۱۴۱۵: ۳۸۶/۲) و عدم صحت تمسک به اطلاق ﴿أَقِیمُواالصَّلَاةَ ﴾ (۱۴۱۲: ۲۹۷).

#### ارزيابي

به نظر می آید دیدگاه شیخ انصاری در اعتبار و کارکرد سیاق دچار نوعی ابهام است؛ زیرا ایشان به برخی از مبادی نظری مهم در حجیت سیاق نپرداخته است؛ برای نمونه، مبنای وی در مسئلهٔ ارتباط سیاق با ترتیب نزول آیات روشن نیست. به طور معمول، سیاق در گفتار یا نوشتاری معتبر است که گوینده یا نویسنده، آن را یکپارچه ارائه نماید. اما اگر فرایند شکل گیری متنی، تدریجی و پاره پاره بوده باشد، ادعای سیاقمندی کل آن دشوار و با موانعی روبه روست. این وضعیت دربارهٔ قرآن صادق است؛ زیرا اولاً هرچند ترتیب و چینش آیات قرآن مجید توقیفی است، این مطلب نمی تواند بر ارتباط اجزا به هم در متن هر سوره دلالت کند، چون از باب نمونه آیهٔ تطهیر که با وجود قرائن درونمتنی (نظیر عدول از ضمیر مؤنث به ضمیر مذکر) و برونمتنی (روایات فراوان از رسول خدایگیهٔ و ائمهٔ اطهار پایگی اختصاص به اهل بیت عصمت پایک دارد، هیچ ارتباطی با آیات قبل و بعد از خود ندارد، یا آیهٔ ولایت نول، مستلزم وحدت موضوع تمامی آیات باشد و ثانیاً آیات قرآن در طول بیش از بیست سال نازل شده و اجمالاً می دانیم که قطعات پراکندهٔ سوره ها به دستور رسول خدایکهٔ در امتداد بخشهای قبلی قرار گرفته است. افزون بر این، مصحف فعلی رسول خدایکهٔ در امتداد بخشهای قبلی قرار گرفته است. افزون بر این، مصحف فعلی



نیز بر اساس ترتیب نزول آن تدوین نشده است. در صورت پذیرش این اشکال، اعتبار و کارکرد سیاق صرفاً به جملات پیوسته که وحدت نزول دارند، محدود خواهد شد و تشخیص این بخشهای پیوسته، خود نیازمند دلیل نقلی است که در صورت فقدان یا اختلاف دامنهٔ اشکال توسعه خواهد یافت.

ضروری بود که شیخ به انواع فروض سیاق و نسبت آن با تاریخ و ترتیب نزول آیات توجه نشان می داد. همچنین ضابطهٔ دوم وی در اعتبار سیاق در صورتی که مراد وی از دلیل قوی، دلیل عقلی یا نقلی معتبر باشد، به نظر می آید که در این فرض این ادله مانع انعقاد سیاقی خلاف مفاد آنها برای متن می شوند نه اینکه سیاقی متعارض با ادلهٔ مذکور منعقد بشود، سپس به استناد تعارض، از سیاق سلب اعتبار گردد. به بیان دیگر، قرائن لبی و برون متنی، نقش دفع و مانع در انعقاد سیاق برای متن را دارند، نه نقش اینکه نقش رفع بعد از تعارض را داشته باشند.

# ۲-۲. حجيت قول لغوى

یکی از مبانی ادبی تفسیر قرآن، اعتبار قول لغوی در معناشناسی مفردات قرآنی است. این مبنا در تفسیر فقهی به دلیل نتایج عملی، از اهمیت بالایی برخوردار است. حجیت قول لغوی از نگاه مفسران فقیه، عبارت است از صحت تمسک به قول اهل لغت در آنچه مربوط به استنباط احکام شرعی است (مرکز اطلاعات و مدارک اسلامی، ۱۳۸۹: ۴۰۷). شیخ انصاری برای حجیت قول اهل لغت، سه دلیلِ اجماع قولی و عملی، اضطرار به قول لغوی و انسداد باب علم به شریعت را مطرح نموده و بعد از نقد آنها، دلیل دوم را پذیرفته و در توجیه آن نوشته است:

انصاف این است که موارد نیاز به قول لغوی ظنی خیلی زیاد است؛ زیرا اگرچه به طور اجمال معنای کلمهای معلوم است، در جزئیات و تفاصیل چارهای از رجوع به لغت نیست (۱۲۲۸: ۱۲۷۷/۱).

مبتنی بر اعتبار قول لغوی در معناشناسی مفردات قرآنی، شیخ انصاری در کتب فقهی خود در تعیین موضوع، به لغت و منابع لغوی مراجعه و به آن منابع استشهاد می کند؛ برای نمونه در معناشناسی واژهٔ «الغیبه» (بیتا: ۲۱۲/۱) در آیهٔ ۱۲ حجرات،



«المحيض» (كتاب الطهاره، ۱۴۱۵: ۱۲۵۸) در آيهٔ ۲۲۲ بقره، «السحر» (همان: ۲۵۸۸) در آيهٔ ۱۰۲ بقره، «السحر» (همان: ۲۵۸۸) در آيهٔ ۱۰۲ بقره، «حکم» (الاجتهاد و التقليد، ۱۴۱۵: ۱۴۱۵) در آيهٔ ۲۰۳ جج و معناشناسی واژه های ۳۰۳) در آيهٔ ۴۴ مائده، «غنا» (بیتا: ۲۸۹۸) در آیهٔ ۳۰ حج و معناشناسی واژه های دیگری که موضوع برای حکم شرعی اند، نظیر «رشوه» (همان: ۲۴۰/۱)، «غش» (همان: ۲۳۶۸)، «استحاضه» (همان: ۲۲۴/۳) و ... به کتب معتبر لغت مراجعه و بدان استدلال می کند.

### ارزيابي

به نظر می آید مبنای شیخ در اثبات حجیت قول لغوی نیازمند تکمیل می باشد. اولاً مفهوم لغوی و شرایط اطلاق آن بر شخص یا کتاب لغت در استدلال شیخ انصاری به خوبی تقریر نشده است؛ زیرا معلوم نیست که ضابطهٔ شیخ در لغوی شمردن یک فرد یا کتاب چیست؟ و ادلهٔ اعتبار رأی لغوی از نگاه وی کدام است؟ آیا معاصرت لغوی با عصر نزول قرآن و صدور روایات از نگاه وی، شرط اعتبار می باشد یا خیر؟ ملاک تشخیص آرای اجتهادی لغویان در معناشناسی واژگان چیست؟ در فرض تعارض رأی لغوی با روایات، کدام مقدم است و دلیل ترجیح چیست؟ با توجه به تطورات تاریخی معانی واژگان، ملاک احراز معنای اصیل و معیار عصر شارع کدام است؟

#### ٣-٢. چندمعنایی

تاریخچهٔ بحث مذکور به قرن دوم هجری برمی گردد و شافعی از علمای اهل سنت، این مسئله را مطرح کرد و عنوان آن «حمل لفظ مشترک بر همهٔ معانی آن» می باشد و علمای اهل سنت نیز به تبع آن این عنوان را مطرح کردند. علمای شیعه نیز از زمان تدوین کتاب، این بحث را مطرح کرده اند؛ مثلاً سید مرتضی متوفای ۴۳۶ ق. در کتب اصولی خود به این بحث پرداخته است. شیخ طوسی متوفای ۴۶۰ ق. به این بحث وارد شده است و زوایایی از این موضوع را برای اولین بار مطرح می کند. همچنین سایر علمای شیعه نیز به نوعی این مسئله را در کتابهای خود بیان کرده اند. بسیاری از مفسران از قرن چهارم به بعد، «حمل الفاظ قرآن بر بیش از یک معنا» را بیان می کنند و از جمله کسانی که به این بحث پرداخته است، شیخ مرتضی انصاری می باشد.



مقصود از چندمعنایی آن است که یک واژه بر معانی متعدد دلالت نماید (عوّا، ۱۳۸۲: ۵۷). لازم به ذکر است که چندمعنایی به عرضی و طولی تقسیم می شود. اگر چند معنا از یک لفظ در عرض هم باشند، بدان استعمال لفظ در اکثر از معنا نیز گفته می شود و شیخ انصاری قائل به استحالهٔ آن است (۱۳۸۳: ۴۶۸/۲)، اما اگر لفظی در طول هم دارای معانی متعدد باشد، در این فرض است که شیخ اشکالی نمی گیرد. لکن از نگاه شیخ انصاری در صورتی می توان از آیهای دو یا چند معنا را استخراج کرد که شرایط ذیل را داشته باشد:

برداشت مفسر بر اساس قواعد زبان عربی باشد. مفسر نمی تواند خارج از این قاعده معنایی را تحمیل کند (همان: ۸۸/۲).

۲. دو معنای استنباطشده با هم در تعارض نباشند. اگر دو معنا در تعارض باشند و با هم جمع نشوند، قابل دفاع نخواهد بود و نمی توان کلمه را بر دو معنا حمل کرد (قاعدة لا ضرر واليد والصحة والقرعه، ۱۴۱۵: ۷۰۹/۲).

۳. معانی استنباط شده در تضاد و تعارض با سایر آیات قرآن نباشند (کتاب الطهاره، ۴۰۲/۳ :۱۴۱۵).

#### ارز پاہی

ممکن است استدلال شیخ انصاری چنین مورد نقد واقع شود که مطابقت معنا با قواعد عربی، شرط لازم هر استنباطی از قرآن میباشد و شرط اختصاصی در چندمعنایی است. نیست، لکن آنچه در اینجا مهم است تأثیر اختلافات نحوی در بروز چندمعنایی است. ممکن است تبیین یک آیه بر اساس مکاتب نحوی متعدد، منجر به چندمعنایی گردد و هر معنایی نیز بر اساس ادلهٔ هر مکتب، مطابق با قواعد عربی باشد. در این فرض تکلیف فقیه چیست؟ آیا با استناد به آرای مختلف نحویان می توان آیه ای را چندمعنا دانست و بر اساس هر معنا، حکمی مستقل از آیه استنباط کرد؟ احراز قصد گوینده نسبت به معنای دوم، وضوح دلالی معانی نسبت به همدیگر، تمایز معنا از مصادیق آن، از دیگر مسائلی هستند که دیدگاه شیخ نسبت به آنها ساکت است که به ابهام در دیدگاه وی منجر شده است.



اما به نظر می رسد که هرچند نقد فوق به لحاظ ثبوتی امکان دارد، باید در مرحلهٔ اثبات شواهدی برای آن بیان شود. به عبارت دقیق تر، مطلب فوق تنها صرف یک ادعاست و نیاز به دلیل دارد. از این رو به نظر می رسد که حق با شیخ اعظم باشد.

# ۲-۲. حجيت ظواهر قرآن

در مواردی ممکن است که آیاتی از قرآن بر دو یا چند معنا دلالت نمایند. از میان معانی متعدد، یک معنا نزد عرف تبادر ذهنی دارد؛ یعنی با گفتن لفظ، در ابتدا این معنا به ذهن می آید، هرچند نزد عقل احتمال معانی دیگر وجود دارد، ولی نزد عرف مرجوح است. در این صورت، به معنای متبادر، ظاهر و به بقیهٔ معانی خلاف متبادر، مؤول گفته می شود (انصاری، ۱۴۲۸: ۵۸/۱). شیخ انصاری شرایط حجیت ظواهر قرآن را چنین گفته است: عرفی بودن معنای ظاهری، عدم مخالفت معنای ظاهری آیه با نص قرآنی یا روایی، فحص از وجود قرائن حتی قرائن محتمله (کتاب الصلاق، ۱۴۱۵: ۹۹/۱). وی در موارد متعددی بعد از احراز این شرایط، احکام متنوعی را از ظواهر قرآنی استنباط کرده است، همانند: کفایت غسل جنابت از انجام وضو از ظاهر آیهٔ ۱۴ طه، اختصاص استطاعت شرعی به غیر اهل مکه از ظاهر آیهٔ ۱۹۲ نام (بیتا: ۱۸۲۰۵)، فلسفهٔ وجوب مراعات اصلح در تصرفات ولی از ظاهر آیهٔ ۱۵۲ انعام (بیتا: ۱۸۸۰۵)، فلسفهٔ وجوب سؤال از ظاهر آیهٔ ۴۳ منسای را الاجتهاد و التقلید، ۱۹۵۱ (۱۲۶۲/۱۷)، حرمت ارتکاب اولین جزء در تصرفات فعلی بنا بر سببیت از ظاهر آیه ۵ و ۶ مؤمنون (بیتا: ۱۴۰۵/۱۰)، عدم توقف توارث زوجین بر سببیت از ظاهر آیهٔ ۱۲ ساء (رسالة فی المواریث، ۱۴۵۵)، عدم توقف توارث زوجین بر آمیزش جنسی از ظاهر آیهٔ ۱۲ ساء (رسالة فی المواریث، ۱۴۵۷)، عدم توقف توارث زوجین بر آمیزش جنسی از ظاهر آیهٔ ۱۲ ساء (رسالة فی المواریث، ۱۴۵۸)، عدم توقف توارث روجین بر آمیزش جنسی از ظاهر آیهٔ ۱۲ ساء (رسالة فی المواریث، ۱۴۵۸)، عدم توقف توارث روجین بر

### ارزيابي

هرچند شیخ انصاری در تقریر مبنای ادبی حجیت ظواهر، اجتهادی و دقیق وارد شده است، ابهاماتی در مبنای وی وجود دارد که بایستی روشن میفرمود؛ ظواهر در معنای وضعیاند یا اعم از آن بوده و شامل معنای کاربردی واژگان نیز میشوند؟ مقصود از عرف در بیان شیخ دچار ابهام است و معلوم نیست که مراد وی، عرف اهل لغت بوده یا عرف مردمان عصر نزول؟ معیار معنای عرفی چیست و راهکارهای کشف آن کدام



است؟ منابع احراز معنای عرفی کدام اند و در فرض تعارض بین قول لغوی با استعمال واژه در محاورات عصر نزول، ترجیح با کدام است؟ فرض تعارض میان ظواهر قرآنی با اعتقاد به اعجاز بیانی قرآن، چگونه قابل جمع میباشد؟ و اگر اشکال شود که ابهامات مذکور، ارتباطی به مبانی اصولی شیخ ندارد، جواب داده می شود که اولاً بحث ما راجع به مبانی تفسیری شیخ انصاری است و ثانیاً بی ارتباط با مبانی اصولی شیخ نیست؛ زیرا بحث از دامنهٔ حجیت ظواهر قرآن و شرایط حجیت آن، در واقع به بحث از شرایط حجیت ظواهر کلام برمی گردد و این بحث یکی از مباحث مهم اصول می باشد.

# ۳. مبانی کلامی

مقصود از مبانی کلامی تفسیر «مجموعهٔ باورها و مبادی نظری مفسر نسبت به ماتن قرآن، ویژگیهای فرابشری متن قرآن، اصول نظری و کاربردی فهم و تفسیر قرآن است. در حقیقت مبانی کلامی تفسیر قرآن، نظر به باورهای علمی و اعتقادی مفسر نسبت به مبادی تفسیر دارد» (راد، ۱۳۹۰: ۷۵). اینک در ادامه، مبانی کلامی شیخ انصاری را بررسی می کنیم.

# ۱-۳. نیاز مندی قرآن به تفسیر

پذیرش اصل نیازمندی قرآن به تفسیر، اولین مبنای کلامی شیخ انصاری در تفسیر است. هرچند بحث از تفسیر قرآن، یک از مباحث مهم علم تفسیر است، بحث از نیازمندی قرآن به تفسیر، غیر از بحث از تفسیر قرآن است. اساساً بدون اعتقاد به این اصل، اقدام ایشان به تفسیر قابل توجیه نیست. تعابیر متنوع و فراوان شیخ در ابتدای تفسیر آیات، گواه خوبی برای اصل نیازمندی قرآن به تفسیر از منظر ایشان است: «تفسیر قوله تعالی» (القضاء والشهادات، ۱۴۱۵: ۱۲۶۵)، تعبیر به «تفسیر الآیة» (رسالة فی التعریم من جهة المصاهرة، ۱۴۱۱: ۴۴۲)، «قد فسّرت ثیابهنّ» (همان: ۵۸)، تعبیر به «فُسِّر» (کتاب الزکاة، ۱۴۱۵: ۲۳۲)، تعبیر به «اجمال الآیة» (۱۴۱۸: ۳۳۴)، تعبیر به «اجمال الآیة» (۱۴۱۸: ۳۳۴)، تعبیر به «مجمل» (۱۴۲۸: ۴۵۸)، تعبیر به «اجمال التصّ» (همان: ۲۸۱)، هر یک از این تعابیر، شاهد وجود اجمال در قرآن و نیازمندی آن به تفسیر می باشد. به نظر می آید که شیخ نیاز قرآن به



تفسیر را در بعضی از آیات الهی، ذاتی میداند؛ نظیر تفسیر «باء» در آیهٔ ﴿وَامُسَعُوا بِرُؤُوسِكُم ﴾ (مائده/۶) که از نگاه شیخ، در فرض فقدان صحیحهٔ زراره از امام صادق الیالا، اثبات تبعیض بودن حرف باء مشکل بود (کتاب الطهاره، ۱۴۱۵: ۲۰۸/۲). در بخشی دیگر از آیات، نظیر آیهٔ ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَهُ فَاقَطَعُوا أَیْدِیهُمَا ﴾ (مائده/ ۳۸) با آنکه بعضی از مفسران همچون سید مرتضی قائل به اجمال ذاتی آن بودند، لکن از نگاه شیخ، دلیل این اجمال ذاتی نیست. ایشان چنین می نویسد:

قول به اجمال در آیه دور از ذهن نیست؛ زیرا ظاهر از «اقطعوا» جدا کردن کل دست است، در حالی که قطعاً مقصود خداوند نیست و آیه در غیر این معنا ظهوری ندارد، در نتیجه میان مراتب متعدد دست مردد است، چون واژهٔ «ید» در کلام عرب، سه معنا دارد و همه از مراتب دست به حساب می آید: از نوک انگشتان تا مچ، از نوک انگشتان تا مرفق و از نوک انگشتان تا شانه (طباطبایی، بیتا: ۵۶/۵)، لکن اجمال در نفس و ذات آیه نیست بلکه اجمال از قِبَل امر دیگری می باشد (انصاری، ۱۳۸۳).

#### ارز یابی

دیدگاه شیخ، مطابق مشهور فقیهان امامیه بوده و اجمال را در قرآن و به طور خاص در آیات الاحکام پذیرفته است. لکن دیدگاه وی در غیر آیات حکمی چندان روشن نیست و خصوصیت این آیات در نیازمند دانستن قرآن به تفسیر تنقیح نشده است. به نظر می آید مرز بین تفسیر و تبیین جزئیات آیات با همدیگر خلط شده است و سبب اجمال نمایی برای آیات گردیده است. اساساً برخی از آیات الاحکام در صدد تشریع اصل حکم بودند و ارائهٔ جزئیات کمی و کیفی قصد آنها نبوده است و شاید در ارجاع به سنت تعمدی داشته است. ممکن است در دفاع از شیخ گفته شود که آثار شیخ فقهی ـ اصولی است، نه تفسیری و اصلاً شیخ به تفسیر آیات توجه نداشته است. لکن این دفاعیه صحیح نیست؛ زیرا بحث از آیات الاحکام و تحلیل شیخ از آن، جنبهٔ تفسیری و فقهی و اصولی دارد. به عبارتی، بحث از آن چندمنظوره می باشد و نمی توان به شیخ نسبت داد که به مباحث تفسیری توسط شیخ ذیل آیات فوق می باشد.



# ٣-٢. تحريفنايذيري قرآن

از آنجا که شیخ انصاری بنای تفسیر همهٔ قرآن را نداشته است، از این رو برای اکتشاف دلیل شیخ به عدم تحریف می توان ادلهٔ روایی را که شیخ در کتاب فقهی و اصولی خود بدان پرداخته، مطرح کرد، گرچه در کتاب اصولی اش به عدم تحریف قرآن تصریح کرده است: الثانیة: قد ورد فی جملة من الآثار أنّ فی القرآن سقطًا حتّی أنّ فی بعضها سقوط الثلث، ومن ثمّة فقد یستشکل الاتکال علیه والأخذ بظواهره لعدم الوثوق، ولکنّه مدفوع أوّلًا بمنعه... (۹۴/۳: ۹۴/۳).

یکی از بهترین دلیلها برای عدم تحریف، روایات تالاوت سورهٔ کامل در نمازهاست (کتاب الصلاة، ۱۴۱۵: ۳۱۷–۳۱۷)؛ زیرا اگر سورههای قرآن تحریف شده باشند، به این معناست که تعدادی از آیات آنها افتاده است، پس سورهٔ کامل در قرآن نیست، مگر تعدادی محدود، مانند سورهٔ فاتحه و توحید. در این صورت، حکم وجوبی یا استحبابی قرائت سورهٔ کامل در نماز، محدود به همین تعداد مصادیق خواهد شد، در حالی که در روایات و نیز سخنان فقها چنین محدودیتی نیامده است (همان: ۱۳۱۳). از مباحث دیگر شیخ انصاری، بررسی شبههٔ تحریف قرآن به دلیل ارتباط آن با حجیت ظواهر قرآن بوده است؛ زیرا با احتمال کاستی بخشی از آیات، حجیت ظواهر آیات زیر سؤال می رود، چه ممکن است بخشی از قرائن بر خلاف ظواهر آنچه موجود است، در آیات حذف شده از مصحف وجود داشته باشد که در اثر تحریف به دست ما نرسیده است. شیخ به این شبهه پاسخهای متعددی داده است:

۱. بر فرض صحت تحریف قرآن، وجود آن در آیات الاحکام مسلم نیست و این شبهه وقتی اثر دارد که تحریف در آیات الاحکام یقینی باشد.

۲. بر فرض وجود تحریف در آیات الاحکام، همچنان ظواهر قرآن در استنباط احکام الهی کارآمد هستند؛ زیرا شبههٔ غیر محصوره است و میان این همه آیات الهی، احتمال تحریف خیلی ضعیف است.

۳. بر فرض وجود تحریف در آیات الاحکام، تحریف به نقیصه، ضربه ای به آیات موجود در قرآن نمی زند؛ زیرا سقوط یک فقره و یا یک آیه، سبب اهمال و اجمال فقرهٔ دیگر قرآن نمی شود، مگر آنکه یقین داشته باشیم بین آن دو فقره ارتباطی بوده است و



این احتمال با اصل عدم ارتباط دفع می شود (۱۳۸۳: ۹۴/۳؛ ۱۴۲۸: ۱۵۸/۱).

### ارز پاہی

انصاف آن است كه دلايل شيخ در نفي شبههٔ تحريف در آياتالاحكام، كارآمد و اقناعی است. لکن در بخش اول می توانست به ادلهٔ دیگری همچون عرضهٔ روایات به قرآن، سیرهٔ معصومان الیالا در استناد به قرآن، سیرهٔ متشرعه و توجیه روایاتِ موهم تحریف بپردازد. شاید شیخ صرفاً به اندازهٔ نیاز خود در مسائل فقهی، به همین مقدار از بحث تحریف اکتفا کرد و به طور قطع با توجه به دقت نظر وی، در صورت ورود مستقل به شبههٔ تحریف قرآن، به تمامی ابعاد آن توجه نشان می داد.

# ٣-٣. وقوع نسخ در قرآن

از نگاه شیخ انصاری، نسخ «رفع حکم سابق است که بر حسب ظاهر، اقتضای دوام داشته، به تشریع حکم لاحق؛ به گونهای که جایگزین آن گردد و امکان جمع میان هـر دو نباشد» (۱۴۲۸: ۴۰۴/۲). وي معتقد به وجود آيات منسوخ در كنار آيات محكم (غير منسوخ) مي باشد (رسالة في التحريم من جهة المصاهره، ١٤١١: ٢١٤؛ رسالة في الوصايا، ١٤١٥: ٥٥). شیخ نسخ حکم و بقای تلاوت را می پذیرد، مانند نسخ حکم عدم جواز تغییر در وصيت در آيهٔ ﴿فَمَرْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَاسَمِعَهُ فَإِثْمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾ (بقره/ ١٨١) توسط آيـهٔ بعـد: ﴿فَمَرْ خَانَ مِنْ مُوصِ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ يَيْنَهُمْ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴿ (رسالة في الوصايا، ١٤١٥: ۵۵) و همچنين نسخ حكم آية ﴿وَالْخُصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴿ (مائده / ۵) توسط آية ﴿لَا تُمْسِكُوا بِعِصَم الْكُوافِرِ ﴾ (ممتحنه/ ۱۰؛ كتاب النكاح، ۱۲۱۵: ۳۹۲). الكن در مسئلهٔ نسخ حكم و تالاوت كه مثال

١. هرچند سورهٔ مائده آخرين سورهاي است كه بر قلب نازنين رسول خدا عليه نازل شد: «وقد روينا عن أمير المؤمنين عليّ أنّه قال: كانت سورة المائدة من آخر ما نزل من القرآن» (تميمي مغربي، ١٣٨٥: ١٢٢)، به اين معنا نیست که تمامی آیات آن، آخرین آیات نازله باشند. بلکه بعضی از آیات آن، نظیر آیهٔ ۶ (آیهٔ وضو) با آنکه قبل از هجرت بر رسولاالله نازل شده، اما در سورهٔ مائده آمده است (كاظمي، بيتا: ٣٧/١). از اين رو در صحيحهٔ زراره از امام محمد باقر إليالا آمده است كه آيه ۵ سورهٔ مائده توسط آيهٔ ۱۰ سورهٔ ممتحنه نسخ شده است. شيخ حرّ عاملي از كتاب كافي نقل مي كند: «محمّدُ بن يعقوبَ عن عليّ بن إبراهيمَ عن أبيه عن ابن محبوب عن علىّ بن رئاب عن زرارةَ بن أعين قال: سألت أبا جعفر إليّالٍ عن قول الله ﷺ ﴿وَالْخُصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواالُكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ، فقال: هي منسوخة بقوله: ﴿وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمُ ٱلْكَوَافِرِ﴾) (١٤٠٩: ٢٣٣/٢٠) و به جهت مطالب بيان شده، حديث شريف اميرالمؤمنين إليَّالا بر فرض تصحيح سند آن، بر همان مطلب فوق توجيه مي شود.

<<u>∆</u>r>

مشهور آن رضاع می باشد، شیخ موافق نیست. وی در این مسئله بر خلاف مشرب خود که آرای مخالف را مطرح و نقد می کند، به قول عایشه نپرداخته و روایات در این مقام را به دو دسته تقسیم می کند؛ روایات دالّ بر ارضاع ۱۵ مرتبه و روایات دالّ بر ارضاع ۱۰ مرتبه و در نهایت قائل به ۱۵ مرتبه ارضاع در صدق محرمیت می شود (کتاب النکاح، ۱۴۱۵: ۸۲۱). از این سبک بحث وی برمی آید که وی اعتقادی به گونهٔ اخیر از نسخ قرآن نداشته است.

### ارزيابي

نظر به اهمیت و کاربرد مسئلهٔ نسخ در تفسیر آیاتالاحکام و استنباط احکام شرعی، ضروری بود که شیخ بحث مستقل و مستوفایی را بدان اختصاص می داد و ضمن تقریر مبانی و ادلهٔ خود در وقوع نسخ در قرآن، به نقد نظریهٔ نفی نسخ در قرآن نیز می پرداخت. همچنین میان تعابیر ایشان دربارهٔ وقوع نسخ در قرآن، اختلاف نظر جزئی وجود دارد و نیازمند وجه جمعی است که لازم بود نظر خود را تصریح می کرد. وی در پاسخ به شبههٔ تعارض نسخ با هدایتی بودن قرآن می نویسد: «أنّ النسخ علی فرض ثبوته فی غایة القلّه» (۱۹۲۸: ۱۹۲۸). این تعبیر نشان می دهد که وی در اصل وقوع نسخ در قرآن تردید دارد، در حالی که گزارش موارد وقوع نسخ در آثار وی که نمونههایی از آن پیشتر گذشت، نشان می دهد که وی همانند رأی مشهور، تعداد آیات منسوخ را بیش از این موارد می داند. البته ممکن است گفته شود که جواب شیخ بر طبق مبنای دیگران است، نه اینکه شیخ بر طبق مبنای خود این جواب را مطرح کرده تا بین این کلام شیخ ود این جواب را مطرح کرده تا بین این کلام شیخ شود، موارد آیاتِ نسخ شده در نهایت ندرت می باشد و خود وی در تمامی کتابهایش شود، موارد آیاتِ نسخ شده در نهایت ندرت می باشد و خود وی در تمامی کتابهایش که تحقیق شده، فقط در همین دو جا نسخ را پذیرفته است. در صورت اخیر، تعارض میان نظر و عمل شیخ برطرف خواهد شد.

# ۳-۴. تخصیص قرآن با روایت

مقصود از تخصیص قرآن با روایت این است که روایات خاصی چون «لیس بین الوالـد والولد ربًا» (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۴۷/۵) در مقابل عموم قرآنی چون: ﴿قَالُواإِنَّمَاالْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَاوَأَحَلَّ

النهٔ النیم و حرّم الربیم (بقره / ۲۷۵) قرار گرفته و آن را تخصیص بزند. حال مسئله این است که آیا چنین روایاتی حجت هستند تا دامنهٔ حجیت آیات را به بقیهٔ افراد، غیر از مورد تخصیص، محدود کنند یا خیر؟ در اینکه تخصیص قرآن با قرآن یا با خبر متواتر و خبر قطعی الصدور جایز است، نزاعی نیست و تمامی دانشمندان قبول دارند (کرباسی اصفهانی، بیتا: ۵۶) و همچنین اگر خبر واحدی، پیچیده به قرائن قطعیه باشد، یعنی دارای قرائنی باشد که مفید یقین به صدور خبر است، میتواند مخصص قرآن باشد. این مطلب هم جای بحثی ندارد (فیضالاسلام اصفهانی، ۱۳۵۲: ۱۳ ) و شیخ انصاری هر دو رأی را قبول دارد (۱۳۸۳: ۲۱۹۸). اما اگر خبر واحدی محفوف به قرائن قطعیه نباشد، آیا میتواند مخصص قرآن باشد یا خیر؟ بر اساس مبنای کسانی که قائل اند تمام اخبار کتب اربعه قطعی الصدور است، دیگر مجالی برای این نزاع باقی نمی ماند. شیخ در رد این نظریه رسالهای دارد (کتاب الطهاره، ۱۴۱۵: ۲۰۱۸). اما بر مبنای شیخ که در حجیت خبر واحد، عدالت و یا موثق بودن را شرط می داند، این مسئله اختلافی است و مشهور از جمله شیخ انصاری-قائل اند که تخصیص کتاب به وسیلهٔ خبر واحد مطلقاً جایز است (همان: شیخ دو دلیل برای جواز تخصیص آیات قرآن توسط روایات مطرح می کند و ضمن آن دو به نقد نظریهٔ رقیب می پردازد:

#### ۱. سیره

سیرهٔ مسلّمه بین مسلمانان از زمان پیامبر اکرم ایکی تا زمان آخرین امام ایکی یا لااقل تا زمان امام عسکری ایکی بر این بوده است که خبر واحد مخصص قرآن قرار می گیرد و این یک سیرهٔ قطعیهٔ مسلّم بین مسلمانان است و روایاتی از خود پیامبر یکی شوجود است که با آن روایات، عمومات قرآن تخصیص می خورد؛ برای مثال، در قرآن کریم آمده است: ﴿أَوْفُوا بِالْعَقُودِ ﴿ (مائده / ۲) که یک عام قرآنی است و از سویی در روایت آمده است: «نهی النبیّ عن بیع الغرر» (کلینی، ۱۴۰۷: ۱۲۰۸/۱۰)، این روایت، عموم قرآن را تخصیص می زند و اثمهٔ دیگر ایکی نیز همین بیان را دارند و به طور کلی سیرهٔ مسلمانان بر این بوده که با خبر واحد غیر محفوف به قرینه، عموم قرآن را تخصیص می زدند و اگر کسی ادعا کند اخبار آحادی که عموم قرآن را تخصیص زده اند، محفوف به



قرینهاند، ادعایی گزاف است و دلیلی بر آن وجود ندارد، بلکه این ادعا با آنچه شیخ طوسی در هنگام «استدلال به عمل صحابه بر حجیت اخبار» مطرح کرد، منافات دارد؛ زیرا ایشان در احتجاج فرمود: این استدلال به عمل صحابه بر حجیت خبر واحد، تکیه به چیزی است که خلاف آن ضروری البطلان است و لذا خود شیخ طوسی با آنکه تخصیص قرآن توسط خبر را در اصول منع کرد، در موارد متعددی از آیات الاحکام به آن تمسک کرد و این نشان می دهد که محل بحث، تخصیص قرآن توسط خبر واحدی بود که محفوف به قرآئن نباشد (انصاری، ۱۳۸۳: ۲۲۱/۲).

### ٢. لغويت حجيت خبر واحد

اگر کسی جواز تخصیص عام قرآنی به خبر واحد را نپذیرد، لازمهاش الغای حجیت خبر واحد است؛ چون عموماً اخباری که مورد ابتلای مردم هستند، در مقابل عام کتابی قرار دارند و بسیار کم و نادر است که خبر خاصی موجود باشد که در مقابل آن عام قرآنی وجود نداشته باشد. در قرآن آمده است: ﴿أَقِیمُواالصَّلاَة﴾ و ﴿أَحَلَّاللهُ النِّیَع﴾، اما خصوصیات و شرایط آنها ذکر نشده است و تمام شرایطی که بعداً در روایات دربارهٔ نماز وارد شده است، مانند (الا صلاة إلّا بفاتحة الکتاب) (صدوق، ۱۳۶۷: ۱۳۵۸) و (الا صلاة إلّا بطهور) (صدوق، ۱۳۷۵: ۱۳۷۵) مقید است و آن عموم را تقیید میزند. حال اگر خبر واحدی که مخصص یا مقید قرآن باشد، حجت نباشد، لازمهاش این است که لااقل هیچ خبری پیدا نمی شود که مخالف با ادلهٔ اصل برائت باشد. از این رو حق این است که خبر واحد، مخصص عام کتابی است (انصاری، ۱۳۸۳: ۲۲۱/۲). وی همین مبنای خود را در نمونههای متعددی به خوبی نشان داده است:

# الف) عدم قصاص پدر در قتل فرزند

طبق اطلاق آیهٔ شریفهٔ قصاص ﴿یَاأَیّهَا الَّذِینَ آمَنُواکَتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْلَی الْخُزْبِالْخُرُ وَالْعَبْدُ اللهٔ اللهٔ اللهٔ اللهٔ شریفهٔ قصاص ﴿یَاأَیّهَا الَّذِینَ آمَنُواکَتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْلَی الْخُزْبِالْخُرُ وَالِیات بِاللهٔ عَنِ الله وایت حلبی از امام صادق النّیلا: «سألته عن الرجل یَقتُل ابنکه، أ یُقتَل به؟ قال: لا» (طوسی، ۱۴۰۷: ۲۳۴/۱)، در خصوص پدر به دیه بسنده شده، مشروط به اینکه خود از فرزند ارث نمی برد (صواط النجاة، ۱۴۱۵: ۳۱۷). شایان ذکر است که جمهور فقیهان خود از فرزند ارث نمی برد (صواط النجاة، ۱۴۱۵: ۳۱۷).



امامیه از گذشته تا امروز، فتوا به عدم جواز قصاص و پرداخت دیه داده اند (علامه حلی، ۱۴۱۹: ۲۶۶/۲؛ موسوی خمینی، بیتا: ۴۳۵/۴). بلکه عده ای از بزرگان دین، نظیر محقق اردبیلی (۱۴۰۳: ۱۴۰۳) و صاحب جواهر (نجفی، ۱۴۰۴: ۱۴۰۸)، ادعای اجماع در مسئله کرده اند و عده ای دیگر نظیر فاضل موحدی لنکرانی (۱۴۲۱: ۱۵۱) در این مسئله ادعای عدم خلاف کرده است. همچنین در توضیح المسائل امام خمینی از میان سیزده مرجع فعلی، کسی حاشیه ندارد و همهٔ بزرگان بدین فتوا عمل کرده اند (موسوی خمینی، ۱۴۲۴:

### ب) عدم ربا میان پدر و پسر، و زن و شوهر

آیات شریفهٔ حرمت ربا همچون: ﴿أَحَلَّ اللهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ (بقره/ ۲۷۵) و ﴿لَا تَأْكُلُواالرَّبَا﴾ (الله عمران/ ۱۳۰) اطلاق دارند، اما شیخ انصاری به جهت وجود روایات (کلینی، ۱۴۰۷: ۸۵/۷) در خصوص پدر و پسر، و زن و شوهر، و مملوک مختص و مالک، و مسلمان و کافر حربی، قائل به جواز آن شده است (رسالهٔ سراج العباد، ۱۴۱۵: ۷۹).

### ج) تحقق رضاع با شير خوردن بچه در پانزده دفعه

با آنکه آیهٔ ارضاع: ﴿وَأُمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِی أَرْضَعٰنَكُمْ ﴿ (نساء / ۲۳) اطلاق دارد، اما عده ای از بررگان از جمله شیخ انصاری به جهت وجود روایت عبدالله بن سنان (طوسی، ۱۳۹۰: ۲۷۵/۲۰) اطلاق آیه را تخصیص می زنند (انصاری، رسالة فی الرضاع، ۱۴۱۱: ۳۶۳\_۳۶۷). به عبارت دقیق تر، آیه از جهت مدت زمان و تعداد دفعات شیردهی برای تحقق عنوان رضاع اطلاق دارد، لکن روایات تحقق رضاع را به خوردن شیر در مدت پانزده روز مقید کرده اند و با آنکه مطلقات به حکم اصالة الاطلاق و اصالة الظهور حجیت و اعتبار دارند، لکن اقوائیت ظهور دلیل مقید، مانع حجیت ظواهر اطلاق می شود.

### ارزيابي

انصاف آن است که مبنای شیخ در اثبات جواز تخصیص قرآن با حدیث تام است، لکن بهتر بود که وی گسترهٔ این تخصیص را روشن می کرد که آیا در غیر آیات الاحکام مثلاً عقاید و اخلاقیات قرآنی نیز چنین تخصیصی رواست یا خیر؟ غیر از سیره و جواب



نقضی وی، ادلهٔ دیگری بر جواز تخصیص ممکن است یا خیر؟ برای نمونه آیا دلیل قرآنی یا عقلی در این زمینه وجود دارد یا خیر؟ به نظر میآید که میتوان از آیات قرآن همچون اطلاق آیات اطاعت از رسول، و برخی استدلالهای کلامی همچون تفویض شرع به رسول در این عرصه بهره جست که شیخ به آنها نپرداخته است.



# نتيجهگيري

۱. برایند پژوهش حاضر در دو رهیافت نظریه شناسی و تاریخی قابل ارائه است. از بررسی میراث فقهی و اصولی شیخ انصاری با الگوی نظریه شناختی چنین برمی آید که در نظریهٔ تفسیری شیخ انصاری، مبانی ادبی و کلامی بیشترین نقش را داشته و وجه تمایز نظریهٔ وی به شمار می آید.

۲. هرچند چارچوب نظریهٔ تفسیری شیخ انصاری از اتقان و انتظام علمی برخوردار است، جز مبنای تخصیص قرآن به سنت، سایر مبانی با ابهام و مناقشاتی روبهروست که ضرورت بازنگری در نظریهٔ وی را میرساند.

۳. برخی از ضوابط شیخ در اعتبار و کارکرد سیاق قابل مناقشه است. مبنای حجیت قول لغوی وی ناتمام بوده و ابهاماتی زیادی فراروی آن قرار دارد که باید برطرف گردد. از ورود شیخ انصاری به مبحث چندمعنایی و شرایط آن، موافقت مشروط وی با این مبنا به دست می آید. شرایط وی بیانگر این مهم است که هرچند امکان و وقوع چندمعنایی در قرآن، نزد وی پذیرفته است، لکن اعتبار معانی، مشروط به احراز شرایطی است که مفسر باید آنها را دربارهٔ این معانی رعایت نماید.

۴. معیار عرف در مبنای حجیت قول لغوی و شرایط اطلاق لغوی به یک فرد یا کتاب دچار ابهام است و تطور تاریخی معنا نیز در مبنای وی بحث نشده است. شیخ انصاری قائل به نظریهٔ نسبیت در نیازمندی قرآن برای تفسیر میباشد. اصل ورود شیخ به عرصهٔ اجتهاد اصولی، نشانگر رویکرد جواز تفسیر قرآن از سوی غیر معصوم میباشد؛ رویکردی که نقطهٔ مقابل اخباریان بوده که هر نوع تفسیر قرآن مبتنی بر غیر روایت را جایز نمیدانستند و کاملاً روایتبسندگی در میان آنان رایج بوده است. به برخی از ادله در مبنای تحریفناپذیری قرآن استناد نشده است، از این رو مبنای وی صرفاً کارکرد

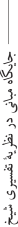
فقهی داشته و کارکرد بروندینی و اقناعی برای مخاطبان غیر مسلمان ندارد. بر خلاف مسئلهٔ تخصیص، مبنای نسخ در مباحث شیخ نیازمند تکمیل است.

۵. از بررسی نظریهٔ تفسیری شیخ انصاری نتایج ذیل به دست آمد:

الف) اجتهاد پویا در تفسیر امامیه: تفسیر امامیه در دورهٔ معاصر همچنان پویاست و جریان اجتهاد در تبیین مبانی آن همچنان ادامه دارد و شیخ انصاری یکی از نماینـدگان این جریان به شمار می آید. نتایج این پژوهه در تحلیل تاریخ معاصرِ تفسیر امامیه و نقش شیخ انصاری در آن سودمند خواهد بود.

ب) تفسیر جامع اجتهادی: شیخ انصاری دارای نظریهٔ اجتهادی جامع در تفسیر قرآن بوده و مبانی مهم آن را در آثار متنوع خود نقادانه به بحث کشیده است. مبانی ادبی و کلامی وی، در نوع فهم وی از آموزههای قرآنی تأثیرگذار بوده است.

ج) قرآن، عیار در فقه امامیه: اهتمام شیخ انصاری به تقریر اجتهادی مبانی تفسیر نشان می دهد که قرآن در فقه امامیه از جایگاه برجسته و معیارگون برخوردار است. شیخ انصاری به عنوان نمایندهٔ برجستهٔ فقه امامیه در دورهٔ معاصر به خوبی بر اهمیت و ضرورت اجتهاد در مبانی فهم قرآن تأکید دارد.



### كتابشناسي

- ابن فارس، ابوالحسین احمد، ترتیب معجم مقائیس اللغه، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۸۷ ش.
- ٢. اردبيلي، احمد بن محمد، مجمع الفائدة و البرهان في شرح ارشاد الاذهان الي احكام الايمان، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤٠٣ ق.
- ٣. انصارى، مرتضى بن محمدامين، الاجتهاد و التقليد (مطارح الانظار)، قم، مؤسسة آل البيت إليَّاجُ، ١٤١٥ ق.
  - ۴. همو، القضاء و الشهادات، قم، كنگرهٔ جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ۱۴۱۵ ق.
    - ۵. همو، رسالة في التحريم من جهة المصاهره، قم، دار الذخائر، ١٤١١ ق.
      - ع. همو، رسالة في الرضاع، قم، دار الذخائر، ١٤١١ ق.
  - ٧. همو، رسالة في المواريث، قم، كنگرة جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ١٤١٥ ق.
  - ۸. همو، رسالة في الوصايا، قم، كنگرهٔ جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ۱۴۱۵ ق.
    - ٩. همو، رسالهٔ سراج العباد (محشّى)، قم، اسماعيليان، ١٤١٥ ق.
    - همو، رسائل فقهیه، قم، کنگرهٔ جهانی بزرگداشت شیخ اعظم انصاری، ۱۴۱۴ ق.
  - همو، صراط النجاة (محشّى)، قم، كنگرة جهانى بزرگداشت شيخ اعظم انصارى، ١٤١٥ ق.
    - ١٢. همو، فرائد الاصول، چاپ نهم، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤٢٨ ق.
  - ١٣. همو، قاعدة لا ضررو اليد و الصحة و القرعه (فرائد الاصول)، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٥ ق.
    - 1۴. همو، كتاب الحج، قم، مجمع الفكر الاسلامي، ۱۴۲۵ ق.
    - 1۵. همو، كتاب الخمس، قم، كنگره جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ١٤١٥ ق.
      - ۱۶. همو، كتاب الزكاة، قم، كنگرة جهانى بزرگداشت شيخ اعظم انصارى، ۱۴۱۵ ق.
        - ۱۷. همو، كتاب الصلاة، قم، كنگرهٔ بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ۱۴۱۵ ق.
    - ۱۸. همو، كتاب الطهاره، قم، كنگرهٔ جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ۱۴۱۵ ق.
      - 19. همو، كتاب المكاسب (ط ـ الحديثه)، قم، بي تا.
    - · ۲. همو، كتاب النكاح، قم، كنگرهٔ جهاني بزرگداشت شيخ اعظم انصاري، ۱۴۱۵ ق.
      - ۲۱. همو، مطارح الانظار، چاپ دوم، قم، بينا، ١٣٨٣ ش.
- ۲۲. بابایی، علی اکبر، تاریخ تفسیر قرآن، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۸۷ ش.
- ۲۳. بابایی، علیاکبر و همکاران، *روش تفسیرقرآن*، قم، پژوهشکدهٔ حوزه و دانشگاه و سمت، ۱۳۷۹ ش.
- ۲۴. تجری، محمدعلی و جواد محمدی، «روش تفسیری شیخ انصاری»، پژوهش نامهٔ قرآن و حدیث، شمارهٔ ۶ بهار و تابستان ۱۳۸۸ ش.
- ۲۵. تميمى مغربى، ابوحنيفه نعمان بن محمد، دعائم الاسلام و ذكر الحلال و الحرام و القضايا و الاحكام، چاپ دوم، قم، مؤسسة آل البيت الهيلام، ۱۳۸۵ ق.
- 78. حرّ عاملى، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعه، قم، مؤسسة آل البيت التيالية، ١٤٠٩ ق.
- ۲۷. حلّى، حسن بن يوسف بن على بن مطهر، تبصرة المتعلمين في احكام الدين، ترجمهٔ ابوالحسن شعراني، چاپ پنجم، تهران، اسلاميه، ۱۴۱۹ ق.
- ۲۸. راد، على و فيضل الله غلامعلى تبار، «نقيش سياق در نظرية اصولى شيخ مرتضى انصارى الله الله الله الله على الله على



- ۲۹. راد، علی، مبانی کلامی امامیه در تفسیر قرآن، تهران، سخن، ۱۳۹۰ ش.
- .٣٠. رضايي اصفهاني، محمدعلي، منطق ترجمهٔ قرآن، قم، مركز جهاني علوم اسلامي، ١٣٨٤ ش.
- ۳۱. صدوق، محمد بن على بن حسين بن موسى بن بابويه قمى، الامالي، چاپ ششم، تهران، كتابچى، ۱۳۷۶ ش.
- ۳۲. همو، كتاب من لايحضره الفقيه، ترجمهٔ على اكبر غفارى، صدر بلاغى و محمد جواد غفارى، تهران، صدوق، ۱۳۶۷ ش.
  - ٣٣. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، جامعهٔ مدرسين، بي تا.
- ٣٤. طوسى، ابوجعفر محمد بن حسن، الاستبصار فيما اختلف من الاخبار، تهران، دار الكتب الاسلاميه،
- ۳۵. همو، تهاریب الاحکام، تحقیق سیدحسن موسوی خرسان، چاپ چهارم، تهران، دار الکتب الاسلامیه، ۱۴۰۷ ق.
- ۳۶. طیب حسینی، سیدمحمود، «آسیب شناسی روش تفسیر ادبی»، مشکوق، شمارهٔ ۱۰۷، بهار و تابستان ۱۳۸۹ ش.
- ۳۷. عوّا، سلوی محمد، بررسی زبان شناختی وجوه و نظایر در قرآن کریم، ترجمهٔ سیدحسین سیدی، مشهد، بهنشر، ۱۳۸۲ ش.
- ٣٨. فاضل موحدى لنكراني، محمد، تفصيل الشريعة في شرح تحرير الوسيلة ـ القصاص، قم، مركز فقهي ائمه اطهار التيلام، ١۴٢١ ق.
  - ٣٩. فيض الاسلام اصفهاني، على نقى، الافاضات الغروية في الاصول الفقهيه، نجف اشرف، ١٣٥٢ ق.
    - ۴۰. كاظمى، فاضل، جواد بن سعيد اسدى، مسالك الافهام الي آيات الاحكام، بيجا، بي تا.
    - ۴۱. كرباسي اصفهاني، محمدابراهيم بن محمدحسن، اشارات الاصول، قم، نشر مؤلف، بي تا.
    - ۴۲. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۰۷ ق.
      - ۴۳. مرکز اطلاعات و مدارک اسلامی، فرهنگ نامهٔ اصول فقه، قم، بینا، ۱۳۸۹ ش.
        - ۴۴. موسوى خميني، سيدرو حالله، تحرير الوسيله، قم، دار العلم، بي تا.
        - ۴۵. همو، توضيح المسائل (محشّى)، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ۱۴۲۴ ق.
- ۴۶. نجفى، محمدحسن بن باقر، جواهر الكلام فى شرح شرائع الاسلام، چاپ هفتم، بيروت، دار احياء التراث العربى، ۱۴۰۴ ق.