□ سعید معیدفر \
□ محمدباقر آخوندی \

#### جكيده

هدف این پژوهش بررسی نفوذ اجتماعی دین از طریق افزایش سرمایهٔ اجتماعی در آموزههای قرآن است. این مهم از طریق تحلیل محتوای کیفی تفاسیر قرآن، کدگذاری و طبقهبندی مفاهیم به دست می آید. یافتههای این پژوهش نشان می دهد که افزایش علاقهمندی به پیام، تحریک احساسات و عواطف، وابستگیهای دوستانه، روابط اجتماعی گرم دوستانه و چهره به چهره، اعتماد و داشتن تعهد، بر نفوذ اجتماعی دین می افزاید. نتیجه آنکه می توان با افزایش سرمایهٔ اجتماعی در جامعه، نفوذ اجتماعی دین را افزایش و زمینهٔ تغییر نگرش و عقاید را از این طریق فراهم کرد.

واژگان كليدى: معارف قرآن، جامعه شناسى، سرمايهٔ اجتماعى، نفوذ اجتماعى.



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۱/۱۲/۱۰ \_ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۲/۴/۲۳.

۱. دانشیار دانشگاه تهران (smoidfar@ut.ac.ir).

۲. عضو هیئت علمی دانشگاه بیر جند (نویسندهٔ مسئول) (akhondi.mohammadbagher@yahoo.com).

بررسی ها نشان از آن دارد که بخش وسیعی از مسائل اجتماعی و فرهنگی جامعهٔ امروزی ما، با نسخه های معمول صاحب نظران علوم رفتاری (عمدتاً روان شناسی و جامعه شناسی) حل شدنی نیست. شاید دلیل اصلی سامان نیافتن این مسائل به تطابق اندک نسخه های پیچیده شده، با فرهنگ و ساختارهای اجتماعی جامعهٔ دینی برگردد (شجاعی زند، ۱۳۸۶: ش ۴۸/۳۰؛ خدایاری فرد، ۱۳۸۸: ۹۸؛ احمدی، ۱۳۸۸: ش ۲۷/۱). در این راستا «کاهش نفوذ دین در جامعه»، از جمله مواردی است که پس از راه حلهای ارائه شده توسط صاحب نظران، درمان نشده و همچنان به قوت خود باقی است. دقت اندک در این باره نشان میدهد که دینداری روی دیگر نفوذ اجتماعی دین است و آن دو با هم رابطهای مستقیم دارند. به عبارت روشن تر نفوذ دین، دینداری را در پی دارد و کاسته شدن از نفوذ آن، منجر به کاهش دینداری می گردد؛ چـرا کـه اصـولاً دینداری یکی از مهمترین شاخصهای نفوذ اجتماعی دین بشمار می رود. با در ک اهمیت و ضرورت این موضوع، می توان با مراجعه به قرآن مجید و تفاسیر مربوط، راههای مناسب نفوذ اجتماعی دین را تدوین و از طریق آن راه حلی جدید برای علاج كاهش نفوذ دين در جامعه ارائه نمود. اين پژوهه تنها به يكي از ايـن راههـا و بسترهای مناسب مستخرج از آموزه های قرآن، تحت عنوان سرمایهٔ اجتماعی مي ير داز د.

موضوع «جهانی شدن فرهنگ» در عصر حاضر به دلیل گستردگی و تنوع و از طرفی اعمال مدیریت صاحبان ثروت و قدرت سرعتی چشم گیر یافته است. غفلت، کو تاهی و انفعال در این جریان، حاکمیت فرهنگی غیر دینی و غیر ارزشی را در پی خواهد داشت که با سرعتی وصفناشدنی و جذاب در دسترس جوانان قرار دارد. نتایج بخشی از تحقیقات تجربی نیز تأیید کنندهٔ موفقیت نسبی این جریان فرهنگی است (پژوهشکدهٔ ملی مطالعات جوانان، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰: ربانی خوراسگانی، ۱۳۸۱: ش۱۹۰۹). بر این مبنا، شاید عدم کارایی بخشی از روشهای گذشتهٔ تبلیغ دین را بتوان در موفقیت جریان مزبور، تأثیر گذار دانست. بر فرض صحت این احتمال، به طور قطع، اصلاح، بازسازی و نوسازی روشهای گذشته، اولین گام خروج از انفعال خواهد

بود، اما این امر باید مبتنی بر چه بستر و زمینه هایی صورت یـذیرد؟ بـدین منظـور دو راهكار با نتايج كاملاً متفاوت، پيش روى ماست. اولين راهكار مراجعه به دستاوردهای علوم رفتاری است که عمدتاً در بستری مسیحی ـ یهودی به دست آمده است و دومین راهکار، مراجعه به منابع اصیل دین است. اولین راهکار همان راهبردی است که مورد توجه جریان جهانی سازی فرهنگی قرار دارد و پذیرش بدون قيد آن، دائماً مورد تشويق است. بدين لحاظ نمي توان از آن انتظار افزايش نفوذ دین را در جامعه داشت. این پژوهه بازگشت جدی به ظرفیتها و توانایی های فرهنگ خودی را ملاک و معیار میداند و معتقد است از آنجا که نیازهـای حـال و آیندهٔ بشر، یک جا در قرآن مجید آمده (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۶۴/۱۳؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ١٢٨/٧؛ فـضلالله، ١٤١٩: ١٤٠/١٤؛ حـسنزاده أملي، ١٣٨١: ٧٤) بايد بـا تـسلط علمـي بـه دستاوردهای مزبور، راههای افزایش نفوذ دین در جامعه از خود دین گرفته شود. روایات معصومان نیز از جمله حدیث ثقلین (ر.ک: مجلسی، ۱۳۶۴: ۱۰۹/۲۳)، همین معنا را تأیید می کنند (حسنزاده آملی، ۱۳۸۰: ۲۴۷/۲). سید رضی در روایتی از رسول اکرم ﷺ در معنای «القرآن مأدبة الله» می گوید: قرآن برای ادب و تقویم خلق است. ادب، نگاهداشت حد هر چیز است و تقویم، راست و درست ایستادن است (شعیری، بیتا: ۴۰). قرآن ادب و دستور الهي است، لذا از اين «مأدبة الله»، ادب فراگيريد و حد انسانی خودتان را حفظ و راست و درست به بار بیاورید؛ چرا که این دستورالعمل الهي، انسان را از اعوجاج و انحراف حفظ مي كند (حسنزاده أملي، ١٣٨١: ٨٢). بنابراين اگر این ظرفیت در دین وجود دارد، چرا باید به منابعی تمسک جست که مناسبتی با آن ندارند؟ به طور طبیعی با تمسک به دستاوردهایی که در بستری غیر از فرهنگ اسلامی رشد یافتهاند، نباید انتظار رشد و تعالی دینداری را داشت. حتی به نظر مى رسىد بخشى از مهجوريت كنوني دين ناشى از مراجعة تقليد گونه به اين دستاوردهاست. لذا گرچه اصلاح روشهای گذشته نیازی حیاتی و جدی است، ضرورتاً باید مبتنی بر منابع اصیل دین باشد که خود توان جهانی شدن را دارند.

بنابراين:

۱. با توجه به گسترش انحرافات و ناهنجاریهای اجتماعی که هم تحقیقات و

هم احساس عمومی از آن حکایت می کنند، ارزیابی مجدد روشهای نفوذ اجتماعی دین، مبتنی بر آیات قرآن، اجتنابنایذیر است.

۲. به اذعان اکثر مفسران، امکان استخراج الگوی مناسب از قرآن، برای نفوذ
 اجتماعی دین در جامعهٔ امروز وجود دارد.



#### روششناسي

روش تحقیق در این پژوهش تحلیل محتوای کیفی پنهان و «گراندد تئوری» است. تحلیل محتوا از جمله روشهای غیر واکنشی و غیر مداخلهای است که مهم ترین کار آن مقولهبندی مفاهیم است و سه ویژگی مهم و اساسی دارد: فراگیری، طرد متقابل و استقلال (صدیق سروستانی، ۱۳۸۵: ۴۷). تحلیل محتوای کیفی از جمله روشهای تحلیل دادههای متنی است که طی شش مرحلهٔ طرح، واحدبندی، نمونه گیری، کد گذاری، استخراج نتایج و معتبرسازی (فلیک، ۱۳۸۷: ۴۲۹\_۴۹۹) و با سه تکنیک زیر انجام می گیرد: ۱. تلخیص، ۲. تحلیل تفسیری، ۳. تحلیل ساختاربخش (ساختاربندی صوری، ساختاربندی بر اساس محتوا، ساختاربندی سنخ شناسانه و ساختاربندی درجهای) موری، ساختاربندی بر اساس محتوا، ساختاربندی سنخ شناسانه و ساختاربندی درجهای) پیشنهاد می کنند، اطلاعات متن تجزیه و شکسته می شوند و پس از مفهوم سازی در ترکیبی جدید آرایش پیدا می کنند. در این روش، کدگذاری به سه شکل صورت ترکیبی جدید آرایش پیدا می کنند. در این روش، کدگذاری استراس و کوربین، ۱۳۸۷: می گیرد و هر سه صورت آن در طول یکدیگر قرار دارند (استراس و کوربین، ۱۳۸۷: می گیرد و هر سه صورت آن در طول یکدیگر قرار دارند (استراس و کوربین، ۱۳۸۷).

کدگذاری باز (آزاد): کدگذاری آزاد بخشی از تجزیه و تحلیل است که پس از جزء جزء کردن متن، مفاهیم استخراج و بر اساس آن مفاهیم، مقولات مشخص و نامگذاری می شوند (همان).

کدگذاری محوری: بعد از مرحلهٔ کدگذاری باز، مقولات به دست آمده پالایش و تفکیک می شوند. در حقیقت کدگذاری محوری، فرایند مرتبط کردن مقوله های

۱. روش پژوهش استقرایی و اکتشافی بر اساس دادههای واقعی.

فرعي با مقوله هاي اصلي است (همان؛ فليک، ١٣٨٧: ٣٣٥).

کدگذاری انتخابی (گزینشی): در اینجا کدگذاری محوری در سطحی انتزاعی تر ادامه می یابد و تحلیل از سطح توصیفی فراتر رفته، اصطلاحاً «خط اصلی داستان» تشریح می شود. به عبارت دیگر انتخاب مقولهٔ اصلی به طور منظم پیگیری و روابط آن با سایر مقولات مشخص می شود. از سویی دیگر جاهای خالی روابط با مقولهای که نیاز به گسترش دارد، پر می شود. در این مرحله به مقولهای که دست یافته اید غنا می بخشید و روابط بین آنها را مشخص می کنید (استراس و کوربین، ۱۳۸۷: ۱۰۰-۱۰۲ و ۱۰۳).

در این پژوهش نیز با استفاده از تفاسیر، آیات اجتماعی قرآن مورد توجه قرار گرفته است. مراحل تحلیل محتوای کیفی و مقولهبندی مفاهیم در این پژوهش عبار تند از: تشخیص مفاهیم اجتماعی بر اساس نمونه گیری نظری؛ تجزیه و تفکیک مفاهیم؛ تطبیق مفاهیم تجزیهشده به زبان جامعه شناسی؛ تدوین گزاره های منطقی مبتنی بر مفاهیم؛ تعیین مقولات محوری و مشخص کردن «خط اصلی داستان» (ر.ک: همان).

#### چارچوب مفهومی تحقیق

الف) نفوذ اجتماعی: نفوذ در لغت به معنای تأیید، اعتبار، بر تری و تفوق آمده است (اَریان پور کاشانی، ۱۳۶۹، واژهٔ نفذ). در اصطلاح نفوذ اجتماعی به فرایندی از پیوندهایی که به موجب آنها افراد از روابط سطحی به روابط صمیمانه پیش می روند، تعریف شده و گاه به اعمال قدرت اجتماعی افراد یا گروهها، برای تغییر نگرشها و رفتار دیگران تعریف می شود (فرانزوی، ۱۳۸۱: ۱۳۷۸–۱۷۷۸). به اعتقاد فرنچ و ریون، نفوذ اجتماعی مستلزم آن است که شخص یا گروه برای تغییر نگرشها یا رفتار دیگران، «قدرت اجتماعی» خود را اعمال کنند (استرایکر، شلدون و دیگران، ۱۳۷۶؛ رفتار دیگران، «قدرت اجتماعی» نیرویی است که شخص نفوذ کننده جهت ایجاد تغییر مورد نظر در اختیار دارد. این قدرت محصول دسترسی به برخی منابع و امکانات مثل پاداشها، تنبیهات و اطلاعات و نیز محصول جایگاه اجتماعی افراد در جامعه یا محصول علاقه و تحسین دیگران می باشند. همچنین برخی دیگر از



صاحب نظران مفهوم نفوذ اجتماعی را به توان افراد برای تحت تأثیر قرار دادن دیگران به کار بردهاند (کریمی، ۱۳۷۷: ۱۰۳). هر بار که با تلاش دیگران برای نفوذ در رفتار یا نگرش خود مواجه می شویم، باید تصمیم بگیریم که تسلیم شویم یا مقاومت کنیم.

در مقابل چنین فرایندی، موضوع «کنترل» نهفته است، یعنی میزان کنترلی که احساس می کنیم بر زندگی خود داریم در مقابل میزان توان دیگران در تحت تأثیر قرار دادن ما چه اندازه است (همان: ۱۰۴-۱۰۵). بیب لاتانه (۱۹۸۱) می گوید:

مقدار نفوذ دیگران در یک وضعیت معین (میزان تأثیر اجتماعی آنان)، تابع سه عامل: تعداد، نیرومندی و بیواسطگی است. وقتی تعداد و نیروی افراد زیادتر، نفوذشان شدیدتر و نیز زمانی که فاصلهٔ فیزیکی آنها کمتر باشد، مخاطبان بیشتری تأثیر می پذیرند (فرانزوی، ۱۳۸۸: ۲۰۰).

به نظر فرانزوی، نفوذ اجتماعی سه پیامد رفتاری پذیرش، اطاعت و همرنگی را دارد. پذیرش، یعنی اجابت یک درخواست صریح و مستقیم در حضور دیگران. اطاعت، عبارت است از انجام یک دستور صریح که معمولاً صادر کنندهٔ آن شخصی قدر تمند یا دارای پایگاه بالای اجتماعی است (همان: ۱۷۸\_۱۷۸). همرنگی یا همنوایی در نتیجهٔ فشار غیر مستقیم گروه انجام می گیرد. این امر، ناشی از این واقعیت است که در بسیاری از موقعیتهای اجتماعی، قواعدی برای رفتار افراد جامعه وجود دارد. افراد غالباً به این هنجارها پایبندند و خود را به آنها ملتزم احساس می کنند. گرچه ممکن است ابتدا تصور کنیم که این هنجارها، آزادی فرد را محدود می کنند، باید توجه داشت که بدون وجود آنها جامعه دچار هرج و مرج خواهد شد (آذربایجانی و دیگران، ۱۳۸۵: ۳۶۴). ارونسون، پاسخ به نفوذ اجتماعی را متابعت، همانندسازی و درونی کردن می داند. به اعتقاد وی متابعت، ناپایدار ترین و درونی کردن پایدار ترین سطح نفوذ اجتماعی است (۱۳۷۳: ۶۴).

یکی از نمونههایی که نفوذ اجتماعی را می توان به واسطهٔ آن در قرآن کریم توضیح داد، داستان حضرت موسی الجالاً و مواجههٔ او با فرعون است. بر اساس آیات قرآن کریم، زمانی که حضرت موسی الجالاً فرعون را به یکتاپرستی دعوت نمود و



معجزات خویش را ارائه کرد (اعراف/ ۱۰۷- ۱۰۰)، درباریان فرعون، اتهام سحر به او زدند (اعراف/ ۱۰۹- ۱۰۱) و از فرعون خواستند تا ساحران کشور را جمع و معجزات موسی را باطل کند (اعراف/ ۱۱۱- ۱۱۱). پس از فراخوانی ساحران و مردم در میدان اصلی شهر، ساحران که به کار خویش اطمینان داشتند، با گرفتن قول پاداشی خوب از فرعون (اعراف/ ۱۱۳- ۱۱۳)، دست به کار شدند و سحر خویش را ارائه کردند. آنها سحری عظیم آوردند (اعراف/ ۱۱۶) به گونهای که نه تنها مردم بلکه خود حضرت موسی عصای موسی را نیز به وحشت انداخت (طه/ ۶۷- ۶۸). اما زمانی که حضرت موسی عصای خویش را بر زمین افکند، آن قدر عمیق و پایدار ساحران را تحت تأثیر قرار داد که آنها بی اختیار به سجده افتادند و ایمان در قلب آنها وارد و مستقر گردید به فرعون وقتی استحکام ایمانشان را به خدا مشاهده کرد، تصمیم گرفت دست و پای فرعون وقتی استحکام ایمانشان را به خدا مشاهده کرد، تصمیم گرفت دست و پای ایمان ساحران را که از درون دچار انقلابی عظیم شده بودند، سست گرداند (اعراف/ ۱۲۵- ۱۲۲). در این مورد پاسخ ساحران به نفوذ اجتماعی، از نوع درونی کردن بود که هیچ تنبیهی نتوانست آنها را از راهشان منصرف کند.

بررسیهای این پژوهش نشان می دهد که پیامدهای نفوذ اجتماعی معطوف به آیات الهی را نمی توان در چند پیامد پیش گفته محدود کرد، بلکه این پیامدها در پیوستاری در دو سوی صفر تا بی نهایت قرار می گیرند. همانند هر پیامی دیگر تأثیرات طرف مثبت پیوستار طبیعی است و در آن حرفی نیست، اما بر اساس آیات قرآن (ر.ک: اسراه/ ۴۱ و ۶۰)، پیامدهای نفوذ اجتماعی، معطوف به آیات الهی، در طرف منفی نیز ادامه می یابد: ﴿وَلاَ یَزِیدُ الطَّالِینَ إِلَّا خَسَارًا﴾ (اسراه/ ۲۸) و ﴿وَلاَ یَزِیدُ الْصَافِرِینَ کُفُرُهُمُ إِلَّا خَسَارًا﴾ (فاطر/ ۳۹) که شاید در خیلی از پیامهای دیگر مشاهده نشود.

ب) سرمایهٔ اجتماعی: 'گرچه «سرمایهٔ اجتماعی» از مفاهیم و سازه هایی است که اخیراً در جامعه شناسی و حتی مدیریت، ظهوری پررنگ و معنادار یافته، در

1. Social capital.





بسیاری از آیات قرآن نکات مهم و اساسی وجود دارد که همین معنا، مورد نظر قرار گرفته است. شاید یکی از دلایل اهمیت یافتن فهم و سنجش این مفهوم در جامعهٔ امروزی، مسائلی از قبیل: گسترش لجام گسیختهٔ شهرنشینی، اضمحلال جوامع سنتی و ارزشها و هنجارهای مربوط به آن، زوال خانوادهٔ گسترده و سست شدن بنیان آن و... باشد. وضعیت جدید، شرایطی را دامن زده که مباحث مربوط به سرمایهٔ اجتماعی از اولویتهای پژوهشی هر کشوری به ویژه کشورهای در حال توسعه قرار گرفته است. «فو کو یاما» سر مایهٔ اجتماعی را هنجاری غیر رسمی می داند که همكاري بين افراد را ارتقا مي دهد. از نظر او هر چند سرمايهٔ اجتماعي خود هنجار است، محصول هنجارهای اجتماعی نیز می باشد. فو کو یاما سر مایهٔ اجتماعی را به عنوان توانایی افراد برای کار با یکدیگر در جهت اهداف عمومی در گروه ها و سازمانها تعریف می کند (۱۳۷۹: ۸۲). از نظر رابرت یاتنام منظور از سرمایهٔ اجتماعی، وجوه گوناگون سازمانهای اجتماعی نظیر اعتماد، هنجار و شبکههاست که می توانند با ایجاد و تسهیل امکانات هماهنگ، کارایی جامعه را بهبود بخشند (ازکیا و غفاری، ۱۳۸۳: ٢٧٨). سرمايهٔ اجتماعي از نظر جيمز كلمن منبعي اجتماعي ـ ساختاري است كه دارايي و سرمایهٔ افراد محسوب می شود. این دارایی، ویژگی هایی است که در ساختار اجتماعی یافت می شود و باعث ورود آسان افراد به کنش اجتماعی می گردد. این نوع سرمایه امکان دستیابی به هدف های معینی را که در نبود آن دستنیافتنی است، فراهم مي سازد (همان). سرمايهٔ اجتماعي همكاري هاي درون گروهي را افزايش می دهد و با افزایش آن دستیابی گروه به اهداف خود با هزینه ای کمتر فراهم می شود، در حالی که با نبود اعتماد و مشارکت اجتماعی در گروه، هزینه ها افزایش خواهد يافت (شاه حسيني، ١٣٨١: ٢١-٢١). سرماية اجتماعي نوعي انر ژي بالقوه و تسهیل کنندهٔ کنش است و در سطوح مختلف: کلان، میانی و خرد، مورد استفاده قرار می گیرد (از کیا و غفاری، ۱۳۸۲: ۲۷۹). بر این اساس شاخص های مورد اتفاق سرمایهٔ اجتماعي عبارتند از: اعتماد اجتماعي، مشاركت اجتماعي، روابط متقابل اجتماعي، یایبندی اخلاقی و دینی و روابط اقتدار.

#### تأثیر سرمایهٔ اجتماعی در نفوذ اجتماعی دین

چنان که گذشت اعتماد، مشار کت اجتماعی، احساسات و عواطف، روابط اجتماعی و تعهدات اجتماعی از شاخص های اصلی سرمایهٔ اجتماعی میباشند که در صورت روبروشدن با ضعف و سستی، باعث افزایش ناهنجاری ها و انحرافات اجتماعی خواهند شد. از سوی دیگر همین شاخص ها از اجزای اصلی تأمین کنندهٔ نظارت اجتماعی به شمار میروند که در صورت مواجه شدن با ضعف و سستی، نظارت اجتماعی (بیرونی و درونی)، کاهش خواهد یافت. پیداست که در شرایط افزایش ناهنجاری ها و کاهش نظارت اجتماعی، از نفوذ دین کاسته و دینداری رو به ضعف می گراید. برعکس اگر ناهنجاری ها کاهش و نظارت اجتماعی افزایش یابد، بر نفوذ دین افزوده شده و دینداری تقویت خواهد شد. تأثیر هر کدام از شاخص های سرمایهٔ اجتماعی بر میزان نفوذ دین به صورت جداگانه، در آیات الهی مورد توجه قرار گرفته، نتایج ارائه می شوند.

لازم به ذكر است كه ارجاع شاخصهاى سرمايهٔ اجتماعى بر نفوذ دين از تفاسير مطرح در اين زمينه استخراج شده است. لذا مى توان جهت مطالعهٔ بيشتر به اين تفاسير مراجعه نمود. اين تفاسير عبارتند از: تفسير الميزان، تفسير نمونه، تفسير راهنما و تفسير مجمع البيان.

## الف) تأثیر علاقمندی در نفوذ اجتماعی دین

ـ شرایط مخاطبان در میزان نفوذپذیری آنها تأثیر دارد: ﴿فَأَنْتَلُّهُ تَصَدَّى﴾ (عبس/ع).

ـ هر چه علاقمندی مخاطبان به دین افزایش یابد، نقش کارگزاران دیـن ظهـور و بروز بیشتری دارد و هر چه علاقمندی کاهش یابد، نقش مبلغ دین نیز کمتر میشود: ﴿وَمَاعَلَيْكَ أَلَّا يَزَكَى﴾ (عبس/ ۷).

ـ داشتن گرایش مثبت نسبت به پیام مورد نظر، از شرایط نفوذ است. بنـابراین در صورت وجود گرایش منفی نسبت به آن پیام، جریان نفوذ بینتیجه خواهد ماند: ﴿أَنْتُ بَرِيُّونَ مِّاَأَعُمَلُ وَأَنَّابَرِی ءً مِّا تَعُمَلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْكَانُوا لاَ يَعْقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیَعْقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیَعْقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیَعْقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیْعَقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیْعَقِلُونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیْنَانِی اللهٔ مُعْلَونَ \*...أَفَأَنْتَ تَهُدِی الْعُمْیَ وَلَوْكَانُوا لاَیْنَانِی اللهٔ اللهُ ال



- گرایش و علاقمندی به یک فرهنگ یا پیام، موجب تأثیر پذیری از آن فرهنگ و پیام می شود: ﴿وَإِذَاسَمِعُوامَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعُينَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِّاعَرَفُوامِنَ الْحُقِّ ﴾ (مائده/ ۸۳).
- عدم تمایل نسبت به پیام دین تأثیر عکس خواهد داشت: ﴿فَمَایَزِیدُهُمُ إِلَّا طُغْیَانًا کَبِیرًا ﴾ (اسراء/ ۶۰) و ﴿وَلَایَزِیدُ الظَّالِینَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (اسراء/ ۸۲).

- علاقمندی نسبت به یک پیام، موجب حرکت به سمت آن و مخالفت بــا آنچــه در مقابل آن قرار دارد، می شود: ﴿قَالُواسَمِعْنَاوَعُصَيْنَاوَأُشُرِبُوافِى قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمُ ﴾ (بقره/ ٩٣).
- علاقمندی نسبت به موضوعات و پیامهای مختلف، تعیین کنندهٔ نوع جهت گیری به طرف آنهاست: (ر.ک: بقره/ ۹۳).
- ـ تمایلات و گرایش افراد در نوع و چگونگی در ک و شناخت آنها از محیط تأثیر دارد: ﴿وَكَذَلِكَ زُیِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ السَّبِيلِ﴾ (غافر/ ٣٧).
- ـ تمایلات و گرایش افراد، شکل دهندهٔ نُوع کنشهای اجتماعی است: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُخَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِسُلْطَانٍ أَتَاهُمُ إِنْ فِي صُدُورِ هِمُ إِلَّا كِبَرُ مَا هُمُ بِيَالِغِيهِ ﴾ (غافر/ ۵۶).
- علاقه منجر به علاقه شده، زمينهٔ پذيرش افكار و عقايـد طـرف مقابـل را فـراهـم مى كند: ﴿وَنَحَتُ لَكُمُ وَلَكِئَ لَاتُحْبُونَ النَّاصِحِينَ ﴾ (اعراف/ ٧٩).
- ـ گرایش و نـوع کـنشهای اجتماعی در ظهـور نـوع سـاختارهای اجتمـاعی و نظامهای سیاسی تأثیرگذار است: ﴿فَأَغُونِنَاكُرُ إِنَّاكُنّاغَاوِينَ﴾ (صافات/ ٣٢).
- ـ علاقه و گرایش به دین، زمینهساز درونی شدن ارزشها و باورهای دینی است: ﴿وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ هُمُ لِرَبِّمُمْ يَرَهُبُونَ﴾ (اعراف/ ۱۵۴).
- علاقمندی نسبت به دین زمینهٔ تأثیرپذیری از پیام دین را فراهم می کند: ﴿فَمَرْشَاءَ ذَكَرَهُ ﴿ (عبس / ١٢).
- ـ اگر پذیرش و قبول پیام با شناخت و از روی علاقه و تمایل باشـد، اعتقـاد فـرد نسبت به آن پیام، سخت استوار شده و به سـادگی نمـی تـوان در آن تغییـری حاصـل کرد: ﴿قَالُوالَنْ نُؤْثِرُكَ عَلَى مَاجَاءَنَامِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِی فَطَرَنَا﴾ (طه/ ۷۲).

#### تحلیل و نتیجه گیری

تحلیل محتوای کیفی تفسیر آیات ۳۷ و ۵۶ سوره غافر نشان می دهـ د کـه گـرایش،



واقعیتها تحت تأثیر قرار می دهند و درکش از محیط و موضوعات مختلف مبتنی بر نوع گرایش، تمایل و علایق او شکل می گیرد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۵۰۳/۱۷؛ ۵۰۳/۱۷ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۱۰۴/۲۰). بنابراین نوع گرایش و تمایل انسان، میزان و نوع تأثیر پذیری او را از مسائل و موضوعات مختلف مشخص می کند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۹۹/۱۹؛ طبرسی، ١٣٧٢: ٨/٩٨٩؛ رازي، ١٤٢٠: ٩/٣٣٠). بر اين اساس چنانچه افراد نسبت به شخص يا موضوعی، گرایش مثبت و علاقمندی داشته باشند، تحت تأثیر آن موضوع یا در معرض نفو ذیذیری در برابر افکار و عقاید آن شخص قرار می گیرند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۱۸/۶ و ۹۶/۱۰؛ مكارم شيرازي، ۱۳۷۴: ۵۶/۵ و ۲۹۹/۸؛ طبرسي، ۱۳۷۲: ۱۶۹/۵). مبتني بـر ايـن نتیجه علاقه به دین، زمینهٔ گرایش به آن و علاقه به کارگزاران تبلیغ دین، زمینهٔ تأثیر پذیری از اندیشههای دینی آنها را فراهم می کند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۵۵/۱۳؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۸: ۲۳۷ و ۲۳۷-۴۲۴؛ طبرسی، ۱۳۷۲: ۶۷۳/۶). از آنجا که علاقمندی به دین باعث افزایش گرایش به آن می شود، زمینهٔ افزایش انعطاف نسبت به دین و در نتیجه حفظ، تقویت و پویایی دینداری را نیز فراهم می کند؛ چرا که بر اساس آیهٔ ۷۲ سورهٔ طه پذیرش و قبول پیام اگر با شناخت و از روی علاقه و تمایل باشد، عقاید افراد نسبت به آن پیام، جزء ذات فرد شده، استوار می گردد و به سادگی قابل گسستن و تغییر نیست (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۴۹/۱۳). لذا یکی از راهبر دهای اساسی حفظ، تقویت و پویایی دینداری، افزایش علاقمندی به دین و کار گزاران تبلیغ آن است. از طرف دیگر کاهش علاقه به دین و کارگزاران آن، دینداری را در معرض تضعیف و

تمايل و علايق انسان نسبت به چيزهاي مختلف، نوع در ک و فهم او را از آن

گرایش به دین←←علاقمندی به دین←← تأثیر پذیری از دین

طبرسی، ۱۳۷۲: ۶۷۳/۶).

# ب) تأثیر احساسات و عواطف در نفوذ اجتماعی دین

ـ بهره گیری از عواطف و احساسات مشترک هر قوم، گروه و جامعه (که خاص همان گروه و قوم باشد) تأثیر گذاری جریان نفوذ را افزایش میدهد: ﴿وَلَوْنَزَّلْنَاهُ عَلَى

نابودی قرار می دهد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۵۵/۱۳؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۱۷۰/۱۲ و ۲۳۷ ـ ۲۴۳؛



بَعْض الْأَعْجِمِينَ ﴾ (شعراء/ ١٩٨).

- بهره گیری از مفاهیم، کلمات و اصطلاحاتی که احساسات جمعی و گروهی را تحریک می کند و صمیمیت و دوستی را به مخاطب القا مینماید، به ویژه در زمانی که ارائهٔ صریح پیام ممکن نباشد، در برقراری ارتباط اولیه و میزان نفوذ پیام مؤثر است: ﴿یَاقَوُم لَکُمُ اللَّلُ الیُومَ ظَاهِرِینَ فِی الاَّرْض فَمَرْ یَنْضُرْنَامِن بَأْس الله إِنْ جَاءَنَا ﴾ (غافر/ ٢٩).

ـ برانگیختن احساسات و عواطف تعمیم یافته، راهبردی اساسی برای افزایش زمینهٔ نفوذپذیری افراد جامعه در برابر پیام مورد نظر است: ﴿وَإِلَى ثُمُودَأَخَاهُمُ صَالِحًاقَالَ یَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَکِحَمْمِنَ إِلَهٍ غَیْرُهُ ﴾ (اعراف/ ۷۳).

- بهره گیری از احساسات و عواطف روشی مناسب برای شروع فرایند نفوذ است: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْنًاقَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ (اعراف/ ٨٥).

- بهره گیری از شیوهٔ مناسب برانگیختن تمایلات فطری و طبیعی انسان، زمینهٔ ایجاد انگیزه و تمایل به پیام مورد نظر را فراهم می کند: ﴿يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّاتٍ عَدُنِ ﴿ (صف/ ١٢).

ـ برانگیختن احساسات و عواطف مخاطبان، نفوذپذیری پیام را افزایش میدهـد: ﴿ يَاأَبَتِ لَا تَعُبُدِ الشَّيْطَانَ ﴾ (مریم/ ۴۴).

ـ یکی از شیوههای مؤثر نفوذ و افزایش کارآمدی آن، بهره گیری از تحریک احساسات و عواطف است: ﴿وَلَا تُلْقُواباً يُدِيكُم إِلَى التَّهَا كَتِهِ (بقره/ ١٩٥٥).

- تحریک احساسات و عواطف، موجب سرایت احساسات و عواطف به دیگران می شود و می تواند زمینهٔ اشاعه و ترویج فرهنگ در جامعه را فراهم کند: ﴿وَأَنفِقُوا فِی سَیل اللّهِ وَلَا تُلْقُوا بَأَیْدِیكُمْ إِلَى التَّهُ لُکَةِ وَأَحْسِنُوا ﴾ (بقره/ ۱۹۵).

\_ یکی از راه های بی اثر کردن پیامی که مد نظر کارگزاران نفوذ نیست، برانگیختن احساسات و عواطف مردم در جهت عکس آن پیام است: ﴿إِنَّى أَخَافُأَنَ يُتَدِّلُ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الْقَسَادَ ﴾ (غافر/ ۲۶).

ـ برانگیختن احساسات و عواطف دینی و مذهبی مردم زمینهٔ انسجام و همبستگی درون گروهی را فراهم و باعث جلوگیری از اشاعه و نفوذ فرهنگ بیگانه در جامعه می شود: ﴿إِنَّى أَخَانُ أَنْ يُبَدِّلُ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِى الْأَرْضِ الْفَسَادَ﴾ (غافر/ ۲۶).



ـ برانگیختن احساس تعلق خاطر به جمع و وابستگی های عاطفی به آن، موجب تقویت انگیزش ها، تحرک و پویایی در جامعه شده، پایبندی افراد نسبت به هنجارها و ارزش ها افزایش می یابد: ﴿وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْقَتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعًا بِالْعُرُونِ حَقًّا عَلَى الْخُسُنِينَ ﴾ (بقره/ ۲۳۶).

ـ برانگیختن وابستگی های عاطفی و نیز احساس تعلق خاطر افراد به موضوعات مختلف سبب پویایی اجتماعی می شود و یکی از روش های افزایش نفوذ برای هنجار پذیری و پایبندی به آن هاست: ﴿قُلُ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِّعُونِي يُحِبِّبُ كُمُ اللّهُ ﴾ (آل عمران / ۲۱).

- تحريك احساسات و عواطف مردم، در ايجاد همبستكى و انسجام كروهى تأثير دارد: ﴿وَمَالَكُمْ لَاتُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَامِنَ هَذِهِ الْقَرْرَةِ الظَّالَمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلُ لَنَامِنَ لَدُنْكَ وَلِيَّا وَاجْعَلُ لَنَامِنَ لَدُنْكَ فَصِرًا ﴾ (نساء/ ۷۵).

ـ بــرانگيختن احــساسات و عواطـف مــردم، ســبب ايجــاد همبـستگى و انــسجام درون گروهى مىشود: ﴿قَالَرَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْمٍ مُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلُتُمُوهُ وَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ ﴾ (مائده/ ٢٣).

ـ تحریک احساسات و عواطف جهت خنثی کردن استدلال و منطق مؤثر است: ﴿قَالَ لِنَ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ﴾ (شعراء/ ٢٥).

ـ تحریک احساسات و عواطف ملی و قومی یک گروه یا ملت، راهی برای ایجاد مقاومت در آن ها در برابر نفوذ فرهنگی بیگانه است: ﴿يُرِيدُأَنۡ يُخُرِجَكُم مِنَ أَرۡضِكُم بِیكُانه است: ﴿يُرِيدُأَنۡ يُخُرِجَكُم مِنَ أَرۡضِكُم بِیكُووۡهَاۤ اَ اَالٰمُووۡنَ ﴾ (شعراء/ ۳۵).

ـ برانگیختن احساسات و عواطف، در پایبندی افراد بـه ارزشهـا و باورهـا مـؤثر است: ﴿قَالَتُ إِنِّ أَعُوذُ بِالرَّمْنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا﴾ (مریم/ ۱۸).

- احساسات و عواطف همواره با آنچه در جریان جامعه پذیری درونی می شوند، همسو نیستند. بدین معنا که چنانچه در جریان جامعه پذیری، ایمان افراد استحکام یافته و استوار گردد، عواطف و احساسات با آن هم جهت خواهند گشت، ولی اگر ایمان استحکام نیافته و سست باشد (افرادی که در مراتب پایین دینداری قرار دارند) عواطف و احساسات در جهتی غیر از آن بوده، شرایط اجتماعی تعیین کنندهٔ جهت



آن خواهند بود: ﴿فَإِذَاأُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتَنَةَ النَّاسَكَعَذَابِاللَّهِ ﴾ (عنكبوت/ ١٠).

ـ جهت گیری احساسی و عاطفی، در تعیین نوع باورها و ارزشهای آنها تأثیر دارند (ر.ک: عنکبوت/ ۲۵).

ـ برانگیختن عواطف و احساسات مجرمان در کاهش جرایم و انحرافات آنها تأثیر دارد: (ر.ک: هود/ ۷۸).

#### تحلیل و نتیجه گیری

تحلیل محتوای تفاسیر ۳۲ آیه از آیات قرآن نشان می دهد که بهره گیری از عواطف و احساسات مشتر ک هر قوم، گروه و جامعه (که خاص همان گروه و قوم باشد) تأثیر گذاری جریان نفوذ را افزایش میدهد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴۵۵/۱۵؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۸: طبرسی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۸: ۴۲۰/۷). لذا اگر احساسات و عواطف مردم برانگیخته شود، نفوذیذبری آنها نسبت به دین افزایش می یابد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۲۹/۸؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۳۵/۶). با تحریک احساسات و عواطف، روابط درون گروهی تقویت و انسجام اجتماعی افزایش می یابد که خود زمینهٔ نفوذپذیری را در برابر دین فراهم می کند (کاشانی، ۱۳۳۶: ۱۴۱/۸). افزایش نفوذپذیری در برابر دین، باعث تقویت و یویایی دینداری، جلوگیری از روابط سلطه طلبانه (همان: ۴۵۷/۲) و در درجهٔ بعد پویایی اجتماعی می گردد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۴۷/۳؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۵۱۳/۲؛ طبرسی، ۱۳۶۰: ۲/۳۳/۲). یکی از نکات مهم این موضوع آن است که احساست و عواطف همواره با آنچه در جریان جامعه پذیری درونی می شوند، همسو نیستند. بدین معنا که چنانچه در جریان جامعه پذیری، ایمان استحکام یافته و استوار گردد، عواطف و احساسات، با آن هم جهت خواهند گشت؛ ولي اگر ايمان استحكام نيافته و سست باشد (افرادی که در مراتب پایین دینداری قرار دارند) عواطف و احساسات در جهتي غير از آن بوده، شرايط اجتماعي تعيين كننده جهت آن خواهند بود ﴿فَإِذَاأُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتُنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ﴾ (طباطبايي، ١٣٧٤: ١٥٥/١٤؛ مكارم شيرازي، ١٣٧٤: ٢٢٠/١٤) اما در هر صورت جهت گیری احساسی و عاطفی افراد، در تعیین نوع باورها و ارزش های آنها تأثیر دارد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۷۹/۱۶؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۴۶/۱۶).



بهره گیری از عواطف دینی - تقویت روابط درون گروهی - تأثیر پذیری از دین - پویایی اجتماعی

# ج) تأثیر وابستگیهای دوستانه در نفوذ اجتماعی دین

- وابستگى عاطفى، تعهد و علاقهٔ اجتماعى توليد مىكنـد: ﴿وَلَٰيَحُشَ الَّذِينَ لَوْتَرَكُوامِنَ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَهُم َ فَلَيَّقُوااللَّهَ وَلَيُقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ (نساء/ ٩).
- ـ اقتدار، زمینهٔ تحریک احساسات و عواطف و جلب آن به طرف صاحب اقتـدار را فراهم می کند: ﴿يُحِبُّونَهُمُ كُحُبِّاللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُواأَشَدُّ حُبَّالِلَّهِ ﴿ (بقره/ ١٤٥).
- ـ وابستگیهای عاطفی و احساس تعلق خاطر به ارزشها و باورهای دینی زمینهٔ پایبندی به آنها را فراهم می کند: ﴿قُلُ إِنْكَانَ آبَاؤُكُرُ وَأَبْنَاؤُكُرُ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمُ وَعَشِيرَ تُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُرُ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمُ وَعَشِيرَ تُكُمُ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفُتُمُوهَا وَتَحْارُ فَي مَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِی سَبِيلِهِ فَتَرَبُصُواحَتَّی يَأْتِی اللَّهُ بَأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِی الْقَوْمَ الْفَاسِقِینَ ﴾ (توبه/ ۲۴).
- احساس تعلق خاطر و وابستگی عاطفی نسبت به محیط اجتماعی و فرهنگی خاص، از موانع پذیرش ارزشها و باورهای جدید یا ارزشهای گروه های دیگر است: ﴿وَصَدَّهَامَاكَانَتْ تَعَبُدُمِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ (نمل/ ۴۳).
- ـ یکی از راههای مناسب برای ترغیب دیگران به سوی پیام مورد نظر، بهره گیری از وابستگیهای عاطفی است: ﴿مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمُ ﴿ (حج/ ۲۸).
- ـ بهره گیری از وابستگی های عاطفی خاص گرایانه، یکی از روش های تأثیر گذار بر افراد جامعه میباشد: ﴿ذُرِّيَّةَمَنْ حَمَلْنَامَعَ نُوحِ﴾ (اسراء/ ۳).
- ـ بهره گیری از عواطف و احساسات مُشترک هر قوم، گروه و جامعه (که خاص همان گروه و قوم باشد) تأثیر گذاری نفوذ را افزایش میدهد: ﴿وَلَوْنَزَأَنُاهُ عَلَى بَعْضِ الْأَغْجِمِينَ ﴾ (شعراء/ ۱۹۸).
- ـ یکی از راهبردهای نفوذ، بهره گیـری از عواطـف و تمـایلات قـومی، قبیلـهای و خویشاوندی است: ﴿أَخَاهُمُ شُعَیْنَافَقَالَ یَاقَوْماعُبُدُوااللَّهَ﴾ (عنکبوت/ ۳۶).
- ـ برانگیختن وابستگی های عاطفی تعمیم یافته و تعهد گروهی، سبب نفوذپذیری افراد می شود: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًاقَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوااللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ (اعراف/ ۸۵).



ـ وابستگی عاطفی و احساس تعلق خاطر، مهم ترین موضوع در دین بوده، عنصر اصلی تشکیل دهندهٔ هنجارهای اجتماعی و اخلاقی به شمار می رود (ر.ک: آل عمران/ ۳۱).

## تحلیل و نتیجه گیری

بر اساس تحلیل محتوای کیفی تفسیر آیات الهی، احساس تعلق خاطر و داشتن وابستگی عاطفی، از عناصر تشکیل دهندهٔ هنجارهای اجتماعی، اخلاقی و اساس شکل گیری اجتماع به شمار می رود و از این رو تولید تعهد و علاقهٔ اجتماعی می کند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴۱۶/۴؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۳۷۸/۴؛ طبرسی، ۱۳۷۲: ۳۰/۲؛ طالقانی، ۱۳۶۲: ۵۸/۲). لذا هرچه احساس تعلق خاطر نسبت به موضوعی افزایش یابد میزان نفوذپذیری نسبت به آن و در نتیجه پایبندی به آن افزایش یافته، تقویت خواهد شد. بدین لحاظ، احساس تعلق خاطر و وابستگی های مشترک قومی، قبیلهای و خویشاوندی می توانند در راستای نفوذپذیر کردن افراد در برابر موضوعات مختلف و از جمله دین به کار گرفته شود (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۳۲۷/۳؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۲ و ۱۲۷/۳

احساس تعلق خاطر به دین حافزایش تعهد به دین حفوذپذیری در برابر دین

## د) تأثیر روابط اجتماعی در نفوذ اجتماعی دین

ـ برقراری روابط عاطفی و مبتنی بر دوستی با مخاطبان پیام، نفوذپذیری آنها را نسبت به پیام افزایش می دهد: ﴿يَاقَوْمِ لَكُمُ اللّلْكُ اللَّهُ مَ ظَاهِرِینَ فِی الْأَرْضِ﴾ (غافر/ ۲۹).

ـ آنچه میزان نفوذ در دیگران را سرعت و عمق می بخشد، نوع روابط اجتماعی است که با آن ها برقرار می شود. به عبارت روشن تر نفوذ پذیری مخاطبان در روابط عاطفی و دوستانه سریع تر و عمیق تر است: ﴿ لِدْفَعُ بِالَّتِی هِیَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِی بَیْنَكَ وَبَیْنَكَ وَبَیْنَهُ عَدَاوَةً كَانَّهُ وَلِی فَصلت / ۳۴ نیز ر.ک: هود/ ۶۱ و ۹۰).

ـ از طریق برقراری روابط عاطفی، جلب اعتماد و سپس طرح سؤال سرزنش آمیـز پیرامون باورها و عقاید مردم، زمینهٔ نفوذ فراهم می شود: (ر.ک: شعراء/ ۱۷۷-۱۸۱).

ـ رابطهٔ عاطفی، دوستانه و عام گرایانه با مخاطبان بر میزان نفوذ میافزاید: ﴿وَیَاقَوْمِ لَایَجُرِمَنَّكُمْ شِقَاقِی أَنْ یُصِیبَكُمْ مِثْلُمَاأَصَابَقَوْمَ نُوحِ﴾ (هود/ ۸۸).



رابطهٔ عاطفی و صمیمانه با مخاطبان، از شرایط تأثیر گذاری پیام است: ﴿یَا بُنَیَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرِكَ الشَّرِكَ الْشَرِكَ الشَّرِكَ الشَّرِكَ الشَّرِكَ الْشَرِكَ الشَّرِكَ الشَّرِكَ الْشَرِكَ السَّرِكَ السَّرَاكِ السَّرِكَ السَّرَاكِ السَّرِكَ السَّرِكَ السَّرَاكَ السَّرَاكَ السَّرِكَ السَّرِكَ السَّرِكَ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرِكَ السَّرَاكَ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرِكَ السَّرَاكِ السَّرَالْكَ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَالِي السَّرِكَ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّلِي السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّلَالِكُ السَّرَاكِ السَّرَاكِ السَّلِيلُولُولُ السَّلَالِكُ السَّلِيلُولُولُ السَّلَّ السَّلَّلِيلُولُولُولُ السَّلَ السَّلَّلِيلُولُولُ السَّلِيلِيلُولُ السَّلِيلِيلِيلُولُ السَّ

ـ برقراری رابطهٔ عاطفی و مبتنی بر صمیمیت با مردم، اصلاح اجتماعی را در پی دارد (ر.ک: اعراف/ ۷۹).

ـ روابط عاطفی و مبتنی بر دوستی، راهبرد نفوذ در مخاطبان است (ر.ک: یس/ ۲۰).

- افرادی که بیشترین کنش متقابل چهره به چهره و مستمر را با انسان دارند (رفیق، همنشین) تأثیر زیادی در میزان نفوذ و شکل گیری ایمان و دینداری دارند فوحَسُنَ أُولَیكَ رَفِقًا (نساء/ ۶۹).

ـ رابطهٔ گفتمانی و چهره به چهرهٔ کارگزاران نفوذ اجتماعی دین با کسانی که قصد آشنایی با آن را دارند، زمینهٔ افزایش نفوذ در آنها را فراهم می کند (ر.ک: توبه/ ۶).

#### تحلیل و نتیجه گیری

تحلیل محتوای کیفی بخشی از تفاسیر آیات قرآن که نمونههایی از آنها بیان شد، نشان میدهد که نوع تأثیر روابط اجتماعی بر نفوذ اجتماعی، شگفت آور است. برای مثال از تحلیل محتوای کیفی تفاسیر آیهٔ ۳۴ سورهٔ فصلت برمی آید که روابط اجتماعی کاری شبیه معجزه انجام میدهند. این آیهٔ شریفه ضمن ارزیابی «خوبی و بدی» می فرماید: ﴿ وَفَعْ بِالَّتِی هِی اَحْسَنُ ﴾؛ یعنی روابط اجتماعی غیر دوستانه و بد را با بدی و راهبرد روابط اجتماعی حسنه، دوستانه و گرم پاسخ گویید و هر گز بدی را با بدی و زشتی را با زشتی پاسخ مگویید (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۸۲/۲۰). این نکتهٔ مهم در آیهٔ ۹۶ سورهٔ مؤمنون نیز به شکل دیگری مطرح شده است: ﴿ وَفَعْ بِالَّتِی هِی اَحْسَنُ السَّیْنَهُ ﴾. از سفارش به اتخاذ چنین راهبردی در روابط اجتماعی دوستانه، عاطفی و گرم، به طور طبیعی و با فرض اولیه استفاده می شود که در این آیه نیازی به سفارش آن نبوده است. در ادامهٔ آیهٔ ۴۳ سورهٔ فصلت، دلیل سفارش به اتخاذ چنین راهبردی در روابط اجتماعی بیان شده است: ﴿ وَلَمْ الله مِی اَنْ مُی وَلِیْ اَلله مِی اَنْ مُی شود و حمام را نیز به همین مناسبت، به همین دلیل به معنای آب داغ و سوزان است، به همین دلیل به عرق بدن نیز «حمیم» گفته می شود و حمام را نیز به همین مناسبت، «حمام» عرق بدن نیز «حمیم» گفته می شود و حمام را نیز به همین مناسبت، «حمام» عرق بدن نیز «حمیم» گفته می شود و حمام را نیز به همین مناسبت، «حمام»





می گویند. منظور از «حمیم» در این آیهٔ شریفه، دوست پرمحبت و گرم است. بنابراین رابطهٔ اجتماعی گرم و دوستانه، به ویژه اگر در مقابل روابط غیر دوستانه و خصمانه اتخاذ گردد، زمینه ساز تبدیل دشمن به دوستی مهربان و پرمحبت است (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۷: ۵۹۵/۱۷)؛ زیرا هر کس بدی کند انتظار مقابله به مثل را دارد، اما زمانی که مشاهده نماید طرف مقابل نه تنها بدی را به بدی پاسخ نمی دهد، بلکه با خوبی و نیکی به مقابله برمی خیزد، طوفانی در وجودش بریا و وجدانش بیدار و شرمنده می شود، احساس حقارت می کند و برای طرف مقابل عظمت و بزرگی قائل می شود. اینجاست که محبت، صمیمیت و دوستی جایگزین کینه و دشمنی می گردد (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲۸۲/۲۰). ا مطالعهٔ تاریخ نیز نشان می دهد که این راهبرد، همواره مورد عنایت پیامبر اسلام عَلَیْهُ بوده است. از جمله به هنگام فتح مکه که نه تنها دشمنان بلکه دوستان نیز انتظار انتقام جویی شدید مسلمانان و به راه افتادن حمام خون را داشتند، پیامبر گرامی اسلام ﷺ با جملهٔ «اذهبوا فأنتم الطلقاء» همه را مشمول عفو خود قرار داد. لذا این نوع روابط اجتماعی چنان طوفانی در مشرکان مکه برپا كرد كه بر اساس آية شريفة ﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ في دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ (نصر/ ٢) فوج فوج با جان و دل به دین اسلام گرویدند (همان: ۲۸۳/۲۰). البته باید توجه داشت که با توجه به آية ﴿ كَأَتُّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾، اتخاذ اين راهبرد باعث مي شود كه اگر او واقعاً هم در صف دوستان صميمي درنيايد، حداقل سعى كند در ظاهر چنين باشد (همان). از آنجا كه داشتن چنین راهبر دی با مخالفان، کار آسانی نیست، در آیهٔ بعد، مبانی زمینهساز آن را در عبارتي كوتاه و يرمعنا، صبر و استقامت مييشمرد: ﴿وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَرُوا﴾ (فصلت/ ۳۵). از سوی دیگر داشتن صبر و استقامت تنها از کسانی برمی آید که بهرهٔ بزرگى از ايمان و تقوا داشته باشند: ﴿وَمَايُلَقَّاهَا إِلَّا ذُوحَظِّ عَظِيمٍ ﴿ (فصلت/ ٣٥). كنترل خشم و غضب تنها در پرتو ایمان و تقوا میسر می گردد؛ چرا که ایمان آن قدر روح را وسیع می کند که مؤمن به آسانی از آزار دشمنان متأثر نمی شود و حس انتقام جویی

۱. گرچه این قانون دائمی نیست، غالب است؛ زیرا همیشه اقلیتی وجود دارند که از این روش سوءاستفاده می کنند و تا زیر ضربات خرد کنندهٔ شلاق مجازات قرار نگیرند دست از اعمال زشت خود نمی کشند.

در او شعلهور نمي گردد (همان).

روابط اجتماعی عاطفی و دوستانه ← تأثیر پذیری از دین

## ح) تأثیر اعتماد در نفوذ اجتماعی دین

ـ خدشه وارد کردن به اطمینان مخاطبان نسبت به بـدیهیات فرهنگی و اجتماعی که باعث ایجاد تردید موقت برای آنان می شود، زمینهٔ کاهش نفوذ را فراهم می کند: ﴿یُرِیدُأَنۡ یُخْرِجَكُمُ مِنَ أَرۡضِكُمُ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ﴾ (اعراف/ ۱۱۰).

ـ برقراری روابط اعتماد با مخاطبان از طریق استدلال، یکی از راههایی است که احتمال نفوذ در مخاطبان را افزایش می دهد (ر.ک: هود/ ۱۴).

\_اعتماد به کارگزاران، مهم ترین شرط و عامل نفوذ و تأثیرگذاری پیام به شمار می رود و از شرایط اصلی کارگزاران جریان نفوذ است: ﴿إِنِّی لَکُمْ رَسُولٌ أَمِینٌ ﴾ (شعراء/ ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۶۳، ۱۶۲ و ۱۷۸).

ـ كارگزار نفوذ قبل از ارائهٔ پيام، بايد رابطهٔ اعتماد با مخاطبان برقرار سازد و خود را خيرخواه آنها معرفي كند، به طورى كه هر چه مبلّغ خيرخواه تر و قابل اعتماد تر باشد، نفوذش در مخاطبان بيشتر خواهد بود: ﴿أَبَلِّغُكُمُ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنَالَكُمْ نَاصِعُ أَمِينً ﴾ (اعراف/ ۶۸).

ـ قابلیت اعتماد و نفوذ در صورتی افزایش می یابد که افراد دربارهٔ موضوعاتی استدلال کنند که ظاهراً مخالف منافع شخصی آنها باشد (ر.ک: اعراف/ ۶۸).

ـ علاقمندي زمينهٔ اعتماد را فراهم كرده، موجب نفوذ مي شود (ر.ك: اعراف/ ٧٩).

ـ مقبولیت کارگزاران نفوذ از شرایط گزینش آن ها به شمار می رود (ر.ک: هود/ ۶۲).

ـ روابط اعتماد بین کارگزاران نفوذ و مردم شرط گزینش آن ها به شمار می رود (ر.ک: هود/ ۵۰).

ـ یکی از شرایط کارگزاران نفوذ، برقراری روابط اعتماد با مخاطبان و مقبولیت آنها در میان مردم است (ر.ک: هود/ ۸۷).

ـ جلب اعتماد و اطمینان مردم، یکی از روشهای مؤثر نفوذ است (ر.ک: بقره/ ۲۷۷).



#### تحلیل و نتیجه گیری

تحلیل محتوای تفاسیر ۲۶ آیه از آیات قرآن که به این موضوع می پردازند، نشان می دهد که اعتماد از عوامل مهم و اساسی نفوذ پیام دین در افراد است. هر چه اعتماد به دین و کار گزاران تبلیغ آن بیشتر باشد، تأثیرپذیری از آن افزایش می یابد. در مقابل اگر اعتماد کاهش یابد ابتدا تأثیرپذیری از دین کاهش و به تدریج دینداری رو به افول می گذارد. نکتهٔ جالب توجه اینکه علاقمندی و احساس تعلق خاطر به دین نیز باعث جلب اعتماد و اعتماد باعث نفوذپذیری در برابر دین می گردد. بر اساس تحلیل محتوای مزبور و نیز کد گذاری و طبقه بندی مفاهیم به دست آمده، گزارههای زیر در مورد اعتماد قابل طرح می باشند.

اعتماد اجتماعی ← بأثیر پذیری از دین

# ط) تأثیر تعهد در نفوذ اجتماعی دین

ـ برانگیختن تعهد ارزشی و تعهد در مقابل اهداف جمعی مؤمنان و نیز تهییج احساسات آنها سبب تقویت و حفظ پایبندی آنها می شود (ر.ک: انفال/ ۶۵).

ـ برانگیختن کنش های عاطفی تعمیمیافته، سبب برانگیختن تعهد و پایبندی به ارزشها و هنجارها می شود: ﴿قَالَ يَاقَوْم اعْبُدُوااللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ (اعراف/ ٤٥).

ـ برانگیختن تعهد ارزشی و کنش عاطفی تعمیمیافته، سبب برقراری رابطهٔ اظهاری گرم و متقارن در حوزهٔ اجتماعی میشود (ر.ک: آل عمران/ ۱۳۴).

ـ برانگیختن تعهد ارزشی و کنش عاطفی تعمیمیافتهٔ اهل ایمان، موجب برقراری رابطهٔ تعاونی، حمایتی، مودت و پیوند اجتماعی به صورت مستمر خواهد شد (ر.ک: آل عمران/ ۱۲۴).

ـ برانگیختن تعهد ارزشی و تعهد در مقابل اهداف جمعی و نیز تهییج احساسات آنها سبب استقامت و پایداری در مقابل سختی ها و مشکلات می شود: ﴿يَاأَيُّهَاالنَّيُ حَرِّضَ المُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالَ ﴾ (انفال / ۶۵).

ـ اعلام پایبندی به تعهدات ارزشی و اجتماعی و داشتن روابط عاطفی و دوستانه، زمینهٔ برقراری روابط اعتماد را فراهم می کند (ر.ک: یوسف/ ۶۵).



عدم پایبندی به تعهدات ارزشی و اجتماعی باعث خدشه دار شدن اعتماد اجتماعی می شود: ﴿ اِجْعَلُوا بِضَاعَتُهُمُ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُرِفُونَهَا إِذَا انْقَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلُوا بِضَاعَتُهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُرِفُونَهَا إِذَا انْقَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (يوسف/ ٤٤).

ـ بررسی پیشینهٔ افراد و میزان پایبندی آن ها به تعهدات اجتماعی و ارزشی ملاک مناسبی جهت برقراری روابط اعتماد با آنهاست (ر.ک: یوسف/ ۶۴).

ـ هرگونه عدم پایبندی افراد به تعهدات اجتماعی و ارزشی در عدم برقراری روابط اعتماد به آنها کفایت می کند (رک: یوسف/ ۶۴).

ـ بررسی سوابق افراد و تنظیم روابط با آن ها بر اساس میزان پایبندی آن ها به تعهدات اجتماعی و ارزشی در گذشته باعث مصون ماندن از خطرات مشابه گذشته است (ر.ک: یوسف/ ۶۴).

#### تحلیل و نتیجه گیری

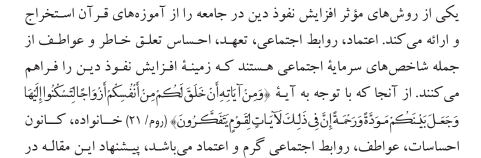
نتایج تحلیل محتوای کیفی آیات مربوط به تعهد نشان می دهد که هر چه افراد جامعه نسبت به اهداف جمعی و گروهی دین متعهدتر باشند، در برابر آن نفوذپذیرتر خواهند بود و برعکس. از دیگرسو تعهد زمینهٔ برقراری روابط اجتماعی دوستانه و گرم را فراهم می کند و از این طریق نیز نفوذپذیری در برابر دین افزایش می یابد. همچنین تعهد از شاخصهای اصلی ظهور اعتماد و برقراری روابط اعتماد در جامعه است، در حالی که کاهش تعهد، اعتماد اجتماعی را خدشهدار می کند و از آنجا که اعتماد باعث افزایش نفوذ می گردد، تعهد از این طریق نیز بر نفوذ دین می افزاید.

تعهد به دین ـــــــروابط اعتماد ــــــــتأثیر پذیری از دین

# نتيجه گيري

بر اساس آنچه گذشت افزایش نفوذ دین در جامعه زمینه های انحراف و ناهنجاری اجتماعی را از میان می برد و بر دینداری می افزاید. از دیگرسو کاهش نفوذ دین، ضعف و سستی دینداری را در پی دارد. اگر در جامعهٔ امروزین با ضعف و سستی دینداری مواجه شده ایم، دلیلی قاطع بر کاهش نفوذ دین در جامعه است. این پژوهه





اولين گام، تقويت سرمايهٔ اجتماعي از طريق آن است.



#### كتابشناسي

- آذربایجانی، مسعود و دیگران، روان شناسی اجتماعی با نگرش به منابع اسلامی، چاپ دوم، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و سازمان سمت، ۱۳۸۵ ش.
  - آریان پور کاشانی، عباس، فرهنگ کامل انگلیسی فارسی، چاپ سوم، تهران، امیر کبیر، ۱۳۶۹ ش.
- ۳. احمدی، یعقوب، «وضعیت دینداری و نگرش به آیندهٔ دین در میان نسلها»، فیصلنامهٔ معرفت فرهنگی اجتماعی، سال اول، شمارهٔ ۱، ۱۳۸۸ ش.
- ۴. ارونسون، اليوت، روانشناسي اجتماعي، ترجمهٔ حسين شكركن، چاپ هشتم، تهران، رشد، ۱۳۷۳ ش.
- ۵. از کیا، مصطفی و غلامرضا غفاری، توسعهٔ روستایی با تأکید بر جامعهٔ روستایی ایسران، تهران، نی،
   ۱۳۸۳ ش.
- و. استراس و کوربین، اصول روش تحقیق کیفی، ترجمهٔ بیوک محمدی، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۸۷ ش.
- ۷. استرایکر، شلدون و دیگران، مبانی روانشناسی اجتماعی، ترجمهٔ جواد طهوریان، مشهد، معاونت فرهنگی آستان قدس رضوی، ۱۳۷۶ ش.
- ۸ پژوهشکدهٔ ملی مطالعات جوانان، پیمایش ملی، پژوهش ملی وضعیت و نگرش و مسائل جوانان ۱۳۸۰ ش.
   ایران، تحقیق آزاد، تهران، سازمان ملی جوانان ۱۳۸۰ ش.
  - جسنزاده آملی، حسن، انسان و قرآن، قم، قیام، ۱۳۸۱ ش.
  - ١٠. همو، عيون مسائل النفس و سرح العيون في شرح العيون، قم، قيام، ١٣٨٠ ش.
- ۱۱. خدایاری فرد، محمد، آماده سازی مقیاس دینداری و ارزیابی دینداری اقشار مختلف جامعهٔ ایران، یایان نامهٔ کارشناسی ارشد، دانشگاه تهران، ۱۳۸۸ ش.
- 1۲. رازى، فخرالدين محمد بن عمر، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، بيروت، دار احياء التراث العربى،
- ۱۳. ربانی خوراسگانی، علی، «نگرش مردم شهر اصفهان در مورد آسیبهای نظام اجتماعی ایران»، جامعه مناسی ایران، دورهٔ چهارم، شمارهٔ ۱۳۸۲ ش.
- ۱۴. شاه حسینی، ماهرو، مطالعه و بررسی تأثیر سرمایهٔ اجتماعی در عملکرد انجمنهای اعتبار گردشی زنان در تهران، پایان نامهٔ کارشناسی ارشد، دانشگاه آزاد اسلامی تهران (واحد علوم و تحقیقات)، ۱۳۸۱ ش.
- ۱۵. شجاعی زند، علیرضا، «بررسی امکان همزیستی دین و مدرنیته»، *نامهٔ علـوم اجتمـاعی*، شـمارهٔ ۳۰، ۱۲۸۶ ش.
  - 16. شعيري، محمد بن محمد، جامع الاخبار، نجف اشرف، المكتبة الحيدرية، بي تا.
- ۱۷. صدیق سروستانی، رحمتالله، *آسیبشناسی اجتماعی*، چاپ دوم، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۸۵ ش.
  - ۱۸. طالقانی، سیدمحمود، پرتوی از قرآن، چاپ چهارم، تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۶۲ ش.
- 19. طباطبایی، سید محمد حسین، تفسیر المیزان، ترجمهٔ سید محمد باقر موسوی همدانی، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامی و ابسته به جامعهٔ مدرسین حوزهٔ علمیهٔ قم، ۱۳۷۴ ش
- ۲۰. طبرسی، فضل بن حسن، تفسیر جوامع الجامع، ترجمهٔ گروهی از مترجمان، چاپ دوم، مشهد، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، مشهد، ۱۳۷۷ ش.



- ۲۱. همو، *مجمع البیان فی تفسیر القرآن*، ترجمهٔ گروهی از مترجمان، تهران، فراهانی، ۱۳۶۰ ش. و چاپ سوم، تهران، خسرو، ۱۳۷۲ ش.
- ۲۲. فرانزوی، استفن، روانشناسی اجتماعی، ترجمهٔ مهرداد فیروزبخت و دیگران، تهران، مؤسسه خدمات فرهنگی رسا، ۱۳۸۱ ش.
- ۲۳. فضل الله، سيدمحمدحسين، تفسير من وحى القرآن، چاپ دوم، بيروت، دار الملاك للطباعة و النشر، 1۴۱۹ ق.
  - ۲۴. فلیک، اووه، *درآمدی بر تحقیق کیفی*، ترجمهٔ هادی جلیلی، تهران، نی، ۱۳۸۷ ش.
  - ۲۵. فو كوياما، فرانسيس، *پايان نظم*، ترجمهٔ غلامعباس توسلي، تهران، جامعهٔ ايرانيان، ۱۳۷۹ ش.
- ۲۶. كاشانى، ملا فتحالله، تفسير منهج الصادقين في الزام المخالفين، تهران، كتاب فروشى محمد حسن علمي، ۱۳۳۶ ش.
  - ۲۷. کریمی، یوسف، روانشناسی اجتماعی، چاپ چهارم، تهران، ارسباران، ۱۳۷۷ ش.
    - ۲۸. مجلسی، محمدباقر، بحارالانوار، تهران، اسلامیه، ۱۳۶۴ ش.
    - ۲۹. مكارم شيرازى، تفسير نمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۳۷۴ ش.